

القول الطيب تهافتُ الفِكرِ الفقهيِّ عندَ دُعاةِ الغُلُوِّ والتَشدُّدِ (2-2)

**U3** 

سعر النسخة «جنيهان»

مبر 2024م ■ العدد مائة وسبعة عنتبر ■

ربيع الأول 1446هـ 🌘 سبتمبر 2024م

تصدر عن المنظمة العالمية لخريجه الأزهر





الإمام الأكبر يجسد «الوسطية» في أسمى معانيها.. عقيدةً وأخلاقًا

يشكِّل فهمًا أكثر عمقًا لصحيح الدِّين.. ويعبر عن ضمير الأمة وتراثها







يقود نهضة أزهرية متكاملة.. لترسيخ تعاليم الإسلام في كل مكان

الوافدون في معاهدنا وكلياتنا.. يتمتعون بعناية خاصة

أولوية متقدمة لمد جسور التواصل الفعَّال مع الأزهريين حول العالم الفعَّال مع الأزهريين حول العالم

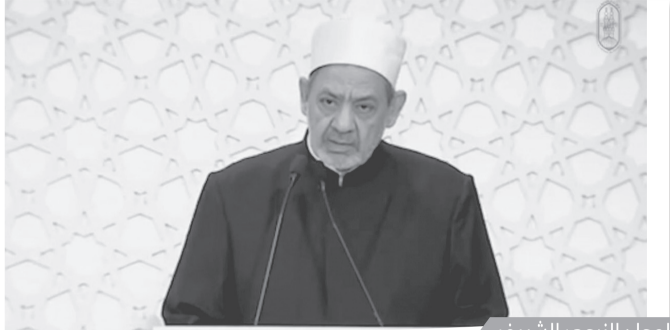
مستعدون لتدريب المتخصصين في مواجهة الإرهاب.. على تفكيك التطرف

نتصدى للفكر الضال بالفكر السليم.. والحُجَّة تُبْطِل الأكاذيب

# شيخ الأزهر يدعو لتجديد وعى الأمة

أكد فضيلة الإمام الأكبر أ. د. أحمد الطيب، شيخ الأزهر الشريف، أن المتأمل في صفات رسول الله محمد يُحار؛ فلا يدري بأيها يبدأ ولا بأيها

يختم، ولا ماذا يأخذ من هذا الوابل الصيب من صفات الجمال وصفات الجلال، ولا ماذا يدع... وكيف لا أوقد وصف الله سعة أخلاقه الشريفة بوصف العظيم، فقال في كتابه الكريم: «وَإِنْكَ لَعَلَى خُلُقِ عَظِيم» كما وصفته أخبر الناس به، لعلى خُلُق عَظِيم» كما وصفته أخبر الناس به، زوجه السيدة عائشة أم المؤمنين - حين سُئلت عن أخلاقه، فقالت: «كان خُلقه القرآن»، مبينًا أنها وضوان الله عليها - قد أدركت الأفق المتعالى لهذا لخُلق النبوي، وصعوبة بيانه للناس: عدًا وحصرًا واستقصاء، فأحالت البيان إلى أخلاق القرآن الكريم، وما بينها وبين أخلاقه - صلوات الله وسلامه عليه من تطابق وتماثل، وبما يعني أن الخُلق القرآن إذا لم تكن له نهاية في حُسنه وكمالاته، ولا حدود المحمدي» لا نهاية لحُسنه وكمالاته، ولا حدود لسعته واستيعابه العالمين بأسرهم.



الإمام الأكبر في الاحتفال بالمولد النبوي الشريف:

# «الخُلُق المحمدي» لا نهاية لحُسنه وكمالاته ولا حدود لسعته واستيعابه العالمين بأسرهم

## 🧖 المصطفى صلى الله عليه وسلم كان رحمة للناس حتى في الحروب والصراعات المسلحة بين الأمم والشعوب

أوضح شيخ الأزهر، خلال كلمته، التي ألقاها بمناسبة الاحتفال بذكرى المولد النبوي الشريف، والذي غقد بمركز المنارة للمؤتمرات الدولية بالتجمع الخامس، ونظمته وزارة الأوقاف بحضور الرئيس عبدالفتاح السيسي، رئيس الجمهورية، أن المطابقة بين أخلاق القرآن الكريم وأخلاقه على السر في اختصاص نبي الإسلام برسالة تختلف عن الرسالات السابقة؛ حيث جاءت رسالة خاتمة للرسالات الإلهية، ورسالة عامة تتسع للعالمين جميعًا: إنسًا وجنًا، وزمانًا ومكانًا؛ بينما جاءت الرسالات السابقة رسالات محدودة بأقوام بينهما وفي زمان معين ومكان محدد لا تتجاوزه لمكان بعينهم وفي زمان معين ومكان محدد لا تتجاوزه لمكان

أوضح فضيلته أن أخلاق محمد ك ، وإن تنوعت عددًا ومنزلة وعلو درجة وكمال شأن، حتى وُصِفَ بالإنسان الكامل- فإن صفة من صفاته هذه قد انفردت بالذكر في القرآن الكريم، وهي: صفة «الرحمة»، التي وُصِفَ على القرآن الكريم، وهي: صفة «الرحمة»، التي وُصِفَ معرض الامتنان الإلهي على المؤمنين؛ حيث بعث فيهم مرسولا منهم، وصفه بأنه حريص على هدايتهم، وأنه «رءوف رحيم» بهم، ثم ذكرت صفة «الرحمة» مرة ثانية في قوله تعالى في أواخر سورة الأنبياء: «وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةُ للْعَالَمِينَ»، وجاءت بأسلوب القصر، الذي يدل على أن هذا الرسول اتحد ذاتا وأفعالا بصفة: «الرحمة»، حتى صارت سجية راسخة متمكنة بي ساعره، ومتغلغلة في أطوائه، ومسيطرة على

وتابع شيخ الأزهر أنه في قد أكد اتصافه بالرحمة بقوله في سُنته الشريفة: «إنما أنا رحمة مهداة»، وطبقه في كل تصرفاته مع البشر ومع جميع الكائنات والمخلوقات، وكان ينزع في كل تصرف من تصرفاته من معين هذه «الرحمة»، التي فطره الله عليها، وألان بها قلبه، وكان ذلك من أقوى أسباب دخول المشركين في الإسلام: «فبما رحمة من الله لنت لهم...»، بل إنه كان رحمة للناس حتى في مواطن الحروب والاقتتال والصراعات المسلحة بين الأمم والشعوب.

أشار فضيلته إلى أن أول ما يطالعنا من تجليات الرحمة النبوية في مواطن الحروب والاقتتال هو: أن القتال في شريعة الإسلام لا يُباح للمسلمين إلا إذا كان لرد عدوان على حياتهم أو دينهم أو أرضهم أو عرضهم أو مالهم، أو غير ذلك مما يدخل تحت معنى: «العدوان» بمفهومه الواسع، أما القتال نفسه، أو حرب العدو، أو: الصراع المسلح، فله في شريعة الإسلام خطر وأي خطر، وله قواعد وضوابط وتشريعات شرعها الله تعالى د، وطبقها رسوله على تطبيقًا عمليًا، وهو يقود بنفسه جيوش المسلمين في معاركهم مع أعدائهم، وأمر أمته بالتقيد بها، كلما اضطرتهم ظروفهم وألجأتهم إلى مواجهة بها، كلما اضطرتهم ظروفهم وألجأتهم إلى مواجهة

الحرب في الإسلام نموذج إنساني رفيع لا يُقارن بما نراه الآن من إبادات جماعية ومجازر همجية ضد شعوب مضطهدة



#### ج بيجب التضامن مع الشعوب المستضعفة في غزة والسودان واليمن.. انطلاقًا من صلة الدم والرحم والمصير المشترك

لَهُوَ خَيْرٌ لِّلْصَّابِرِينَ». وتابع فضيلته أن من قواعد الإسلام العامة في القتال

التزام مبدأ «الفضيلة» ومبدأ «الإحسان»،
الذي كتبه الله على كل شيء، سواء تعلق
هذا الشيء بالإنسان أو بالحيوان،
وقد ترجم أمراء المسلمين وقادة
جيوشهم، مبدأ «الفضيلة» هذا إلى
لوحة شرف في قوانين الحروب،
لا يعرف التاريخ لها نظيرًا في غير
معارك المسلمين، وها هو الخليفة
الأول، أبو بكر- رضي الله عنه- يودع
قائد جيشه إلى الشام، ويقول له؛
«أوصيكم بتقوى الله، لا تعصوا، ولا تغلوا،

.....

ولا تجبنوا، ولا تهدموا بيعة- أي: كنيسة أو معبدًا..». أضاف شيخ الأزهر أن صورة القتال في الإسلام لا

واختتم فضيلة الإمام الأكبر: حسبنا أن نعلم من جديد أنه لا يصح في حكم العقل أن نقارن بين الخير والشر، ولا بين الحسن والقبح، ولا بين الفضيلة والرذيلة، ولا بين قانون الغاب والأحراش، والدرس الذي يجب أن نذكر به مع تجدد ذكرى المولد النبوي هو تجديد وعي هذه الأمة بذاتها وتاريخها العريق المشرف، وقدراتها المادية والروحية، وطاقاتها الخلاقة، وأن تكون على المادية والروحية، وطاقاتها الخلاقة، وأن تكون على ذكر دائم من قوله، صلى الله عليه وسلم، في شأن يتداعى الأكلة على قصعتها ...»، وأن تبذل قصارى الجهد أمته: «يوشك أن تداعى عليكم الأمم من كل أفق كما تداعى الأكلة على قصعتها ...»، وأن تبذل قصارى الجهد ومع شعوبنا في السودان واليمن وغيرها، وأن نعلم أن لأرض، وإنما هو واجب القرابة في الدّين، وصلة الدم والرحم والمصير المشترك.

تكتمل بـدون الإلــام بصورة «الأســـرى» في الحروب الإسلامية، لافتا إلى أن فقه «الأسير» في الإسلام يدور

على أمرين لا ثالث لهما، حددهما القرآن الكريم في

هو إطلاق سراحه وتحريره بغير عوض ولا فدية، أما

فداؤه فهو تحريره وإطلاق سراحه مقابل فدية يدفعها

هو أُو تدفع له، مبينًا أن الأسير الذي يأسره المسلمون

من جيش العدو يحرم على المسلمين قتله، كما تدل الأحكام الفقهية على وجوب إطعام الأسير، ووجوب

الإحسان في معاملته، وحمايته من الحر والبرد، وتوفير

ما يكفيه منّ كسوة وملابس، وإزالة كل ما يصيبهم من ضرر، ووجوب«احترام مراكزهم وكرامتهم الشخصية

حسب مكانة كل فرد منهم»، مستلهمين في ذلك دعوته ﷺ للرفق بالناس في قوله: «إن الله رفيق يحب الرفق، ويعطي عليه ما لا يعطي على العنف» وقوله: «أقيلوا ذوي

أضاف فضيلته: «ما أظنني في حاجة بعد ما سمعناه

في شأن الحرب في الإسلام، وهو قليل من كثير، إلى عقد مقارنة أو مناظرة بين الحرب في شريعة الإسلام

ونموذجها الإنساني الرفيع، وبين الصورة البشعة للحرب الحديثة في القرن الحادي والعشرين، والتى

آل أمرها إلى إبادات جماعية ومجاّزر همجية وجرائم منكرة، تُرتكب ضد شعوب مضطهدة تخلى عالمنا

القوي المتحضر عن نصرتها، والوقوف إلى جوارها،

وصمت صمت القبور عن آلامها وصرخاتها، ثم راح

يشمر عن ساعد الجد ليتصدق على هذه الشعوب

البائسة بكِلمات عزاء فارغة لا تقول شيئًا، أو بمشاعر

باردة تذكّر بمشاعر القاتل الذي يمشي في جنازة فتيله، ويتقبل عزاء الناس فيه، فالمقارنة في هذا المقام

مضللة ومزيفة لكل نتيجة تنتجها مقدماتهأ».

قوله تعالى: «فَإِمَّا مَنَّا بَعْدُ وَإِمَّا فِدَاءً»، والْمن على الأُسيِ

من قواعد الاقتتال لرد العدوان في الشريعة الإسلامية: قاعدة «العدل»، وهي قاعدة كلية بعيدة الغور في المدتقلة الإسلام، كلية بعيدة الغور في شريعة الإسلام، أمر الله بالالتزام بها في معاملة الصديق والعدو على السواء: «وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ الَّذِينِ وَالْمَالُلُهُ لَا يُحِبُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ لَا يُحِبُ عَلَى اللّهُ اللّهُ لَا يُحِبُ عَلَى اللّهُ اللّهُ

أوضّح ٰفضيلة الإمام الأكبر أن أول ما يلفت النظر

"وَفَّاتِلُوا هِي سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ وَلَا تَعْتَدُوا إِنَّ اللَّهَ لا يُحِبُ المُعْتَدِينَ»، ثم إن قاعدة العدل هذه تستدعي قاعدة ثانية تلازمها ولا تفارقها في أي تطبيق، وهي قاعدة: «المعاملة بالمثل»، والتي تعني أول ما تعني مدة تجادة عدد الدياليالي عدد المنا

حرمة تجاوز حدود العدل إلى حدود الطّلم والعدوان على الغير، يتبين ذلك من قوله تعالى: «وَإِنْ عَاقَبْتُمْ هَعَاقِبُوا بِمِثْلُ مَا عُوقِبْتُم بِهِ وَلَئِّن صَبْرُتُمْ

www.alruwaq.com

عليهم بكلمات عزاء فارغة

كلمات ألقاها فضيلة الإمام

الأكبرأ. د. أحمد الطيب، شيخ الأزهر، في مناسبات عدة،

وأماكن مختلفة لتوائم ظروفا

خاصة، وملابسات معينة، إن

يكن قد بعُد العهد ببعضها،

كتابته غضة طرية، وقد دعاه

إلى جمع هذه الكلمات وضم

الأمر الأول: أن هذه الكلمات تدور في أعمق أعماقها على

محور واحد هو «البحث عن السلام»، وأن السلام المفتقد

منظور إليه في هذه الكلمات

الخلفية الثابتة لهذه الكلمات،

وهي العلاقة الوثقي التي لا

تنفصم بين الإسلام والسلام

بكل تجلياته ومظاهره على

المستوى الفردي والجماعي

الأمر الثاني: هذه الكلمات وإن

كتبت في أزمان متضرقة، إلا أنها

كتبت في زمن قلق متوتر يملؤه

الشعور بالخوف من المستقبل

المجهول، وتوقع الأسوأ في كل

ما هو قادم ومرتقب، هذا الزمن

هو زمن ما بعد الحادي عشر

وإدراكًا لرسالة «الرواق» في

بناء الوعى الديني السليم..

ننشرفي كل عدد كلمة أو جزءًا

من كلمة لشيخ الأزهر مما ورد

في كتابه «القول الطيب».

من سبتمبرعام ۲۰۰۱.

والمحلي والعالمي.

من زاوية واحدة تشكل

بعضها إلى بعض في كتاب

واحد أمران:

فإن بعضها الآخر لا تزال



## الأكبر عن كلمات ومحاضرات الإمام الأكبر

# الجهاد وسيلة وليس غاية.. ويصبح مُحرَّمًا إذا لم يُحقِّق المرجو منه (2-2)

الرواق

## لا يجوز قتل المسلمين للوصول إلى الكفار الذين اتخذوا المسلمين ساترًا في الحرب

هذه تَقاتِلُ، فلِم فَتَلَت؟». وحتى تقي الدين بن تيمية- الذي يستند إليه هؤلاء في تأصيل دعوتهم هذه- يقول في رسالته الموسومة برسالة

وإذًا فما قيمة هذا الْأُصلُ الَّذي أصَّلوه، وزعموا أنه قاعدة

هِل بقيتَ العراقِ في قبضة المسلمين؟! أو أنها أصبحت أَثْرًا بعد عَينِ؟ أَلم تُدمر حضارة المسلمين ويُحرق تُراث الإسلام وكُتبُه في منتحف العراق؟!

وعلى مدى سنوات ثلاث؟ هِل تراجعت أمريكا عن سياسة الكيل بمكيالين؟!

لم تَرُدُّ الصَّاعَ لِلمسلمين ولِلعرب بأكثر مِن صاعين؟ ألم تُصِمُّهُ القُوَى الْكُبَرَى على التَّدخُلِ السَّافِرِ لتَهذيبِ المسلمينُ وتأديبهم؟ هل هذه هي المفسدة التي تم دُفعها بفُلسفة قتّلُ المسلمين ممَّن قَدّرَ وجودهم مع الكَفّارِ في لقد رأيت السيدة الأمريكِية التي تعتصم بأبواب البيت الأبيض، وتطالب بوشُ بأن يُرسلُّ ببناته إلى العراق، إذا كانِ يُؤْمِنُ بضرورةِ الُوجُود الأَمريكي هناك، وكان رد بوش «إنَّ سحبِ القواتِ الأمريكية يوصل رسالة خاطئة للإرهابيينَ»، ولنا أن نتأمُّلِ في هذا العِندِ والعِندِ المُتبادل، وما يُسببه من مصائبَ تَحُلُّ ببلادنا وأهلينا .

إنَّ الجهاد في فلسفة الإسلام وسيلة وليست غاية في ذاتها، وهو كأيُّ حكم شُرعِيِّ إذٍٰ لم يُحقُّقِ الغايِة المرجوةِّ منه، وكَانْتِ المَّفْسِدِةُ التَّيْ تَّتَرَّتُّبُ عليه أَكْبِر أَو مُسَاوِيَّةٍ للمفسدةِ النَّتِي تَدفُّعُ بهذَّا الجهاد، فإنَّ الجهاد بِكُونُ ممنوعًا وِمحظّورًا ومُحرِّمًا، وإلِقاعدة الأصولية التي تُبتَنَى عِليها ٍ الأَحِكام الشرعيَّةُ هي أنَّه «لا يجوزُ دَفعُ ضِررٍ بضَررٍ أكبر أو ضُرَرٍ مُساوٍ»، وهذا ما يحفظه ويعلمُه أصغرَ طالبَ

في كلياتِ الأَّزِهر، وهو ما تواترت عليه أقوال الأئمة. ويهمني أن أستشهد هنا بقول ابن تيمية: «إذا تعارضت المصالح والمفاسد والحسنات والسيئات أو تزاحمت، فإنّه يَجِبُ تَرجيحُ الرّاجح منها.. فإن الأمر والنهي وإن كأن مُتَضَمِنًا لتحصيل مصلحة ودَفع مفسدة فيُنظّر في كان مُتضمنًا لتحصيل مصلحة ودَفع مفسدة فيُنظّر في المعارض له، فإن كان الذي يَفوتُ من المصالح أو يحصل من المُفاسد أكثرً، لم يكن مامورًا به، بل يكونُ مُحرَّمًا إذا

الْأحكام عن مواضِّعها، ولقد رجعتُ إلَى هذه المسألة في

.ويدل على أن الرأي القائل بوجوب القتال لعلة الكفر رأي شاذ أن أبا عمرو بن الصلاح (ت. ٦٤٣هـ)، وهو من أئمة الشافعية، يذهب إلى رأي الجمهور، ويقرر أن الأصل إبقاء الكفار وتقريرهم، لأنَّ اللَّه ما أراد إفناء الخُلقِ، ولا خلقهم ليُقتلوا، وإنما يُباح قتلهم لعارضِ الضررِ والاعتداء، ونقرأ لفيلسوفِ المذهبِ الحنفي كمالَ الدينَ أبن الهمام (تُ. ٨٦١ هـ) قوله: «والشافعي- رحمه الله- يخالفنا في الشيخ الفاني والمُقعر والأعمى؛ لأن المبيح عنده الكفر، والحُجة عليه مّا بيّنا، وقد صح أن النبي الله أنه نهى عن قتل السبيان والزراري، وأنه لما رأه مقتولة قال: ما كانت

القتال: «وكانت سيرته ﷺ أن كل من هادنه من الكفارِ لم يقاتله، وهذه كتب السير والحديث والتفسير والفقه وِالْمِغَازِي تَنْطُق بهذا، وهذا مُتَوَاتِرٍ مِنْ سُنِتُه، فهو لَمْ يَبِدَأُ أحدًا منَّ الكفار بقتال، ولو كان اللَّهُ أمره أن يقاتل كلُ كافر لكان يبتدئُهم بالقتل والقِتال».

من قواعد الفقه الإسلامي في قضية القتال والجهاد؟ وليس صحيحًا أيضًا ما يُقولُه هـؤلاءِ مِن أنَّ الكفار إذا إتخذوا المسلمين ساترًا في الحرب جاز قتل المسلمين من أجل الوصول إلى قتل الكفار، وشُبهتهم في ذلك أن قتل السلمين، وإن كان مفسدة أقل السلمين، وإن كان مفسدة منهيًا عنها، إلا أنَّه مفسدة أقل من مفسدة أخرى أكبر، هي ترك الجهاد والقتال في سبيل الله، ونحن لا ندري أية مفسدة عظمى تمّ دُفّعُها بدماً مؤلاء الأبرياء وجُثثهم وأشلائهم؟! ونتساءل ما الذي حققته هذه التفجيراتُ مِن جِلب منفعِةٍ للمسلمين، أو دفع مضرةٍ عنهم؟! هل انسحبت أمريكا أو بريطانيا وولتاً هاربتين من

هل جلا الأمريكان عن أفغانستان، ألم تُبتلع أفغانستان بكاملها وهي الدولة التي استعصت على الاحتلال

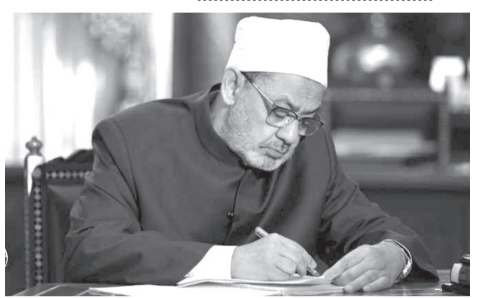
كم عدد القتلى من المسلمين الذين سقطوا في العراق

كانت مفسدته أكثر من مصلحته».

وأن أستشهد أيضًا بما قرَّره الذين ثابوا إلى رُشدِهم، واهتدوا إلى الطِّريقِ الصحيح من قيادات الجماعات ومنظريهم، يقولُ هؤلاء بالحرف الواحد: «إنّ الإصرار على القتالِ، سَواءً كان في مِصرَ أم عَيرها من البلِد أن طالمًا أنه قد جَلَبُ من المفاسَّد العظيمة على الدِّينَ والدُّنيا، ولم يُحقق أية مصلحة تُذكر، لا في دِين ولا في دُنيا، كان هذا القتالُ مُحِرَّمًا وممنوعًا شرعًا وعقلًا».

وِأَمِا قِصَّةُ «التَّتَرُّسِ» فإنَّ من المُحزِنِ جِدًا أن تُحرَّفِ فيها

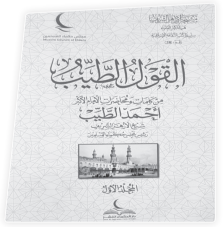
المصالح والمفاسد إذا تعارضت أو تزاحمت يَجِبُ تَرجيحُ الراجح منها



«التَّتَرُّس» قضية حُرِّفَت فيها الأحكام عن مواضعها.. ولا يجوزُ دَفعُ ضرر بضَرر أكبر أو ضَرَر مساو

فقهاء المالكية يُقررون حُرمة قتل

المرأة والصبى والزُّمِن والأعمى والمعتوه والشّيخ الكبير والرّاهِب المُنعَزل في معسكر العدو



العالم كله تكتَّلَ في جهة واحدة لمحاربة الإسلام بسبب وضع الجهاد في الموضع الخطأ

الفقه المالكي، إلذي استندوا إليه، فوجدتُ الفقهاء يُقررِون حرِمة قتل المرأة والصبي في معسكر العدو، وكذلك الزّمِنِ والأعمى والمعتوه والشّيخ الكبير والرَّاهِبِ الْمُنعَزِلِ وكذلكٍ الراهبة. ثم يُفرعونَ علي حُرمة قُتل الذُريّة والنساء مسألة يفترضون فيها أنَّ الكفَّار لو تُترِّسَ بنسائِهم وصبيانهم فَهِلَ يَجِوزُ قَتَلَهُم؟! وكان جواب الفقهاء أنه يُجِبُ تركهم ولا يُقاتلون وقرأتُ في بعيضَ المصادر أيضًا أنَّهُم لو كانوأ مختلطين مع النساء والذراري في سفينةٍ لم يَجُز رَميها بالسّهام أو النّبالِ، اللّهمّ إلَّا إذا كَان تركهم سيؤدي إلى إهلاك جيش المسلمين. ثُم قالوا بعد ذلك: إنّ الكفّار لو تترسوا بمسلم فإنهم يُقاتلُون، ولكن لا يَجوز رمي المسلم، حتى لو خيف على بعض المسلمين، فإن خيف على أكثر المسلمين فِفي هذه الحالة فقط يُجوزُ رمِي المسلم.. وهاكم نَصُّ «الشَّرِّح الصَّغير» في هذه السَّالَّة: «فإنْ تَتَرَّسُواْ بالذرِّيةِ والنساءِ، تُركوا ِبلا قتال، إلَّا لِشَدَّةِ خِوفِ على المسلمينَ فيُقاتلون، وإن تَتَرَّسُوا بمُسلَم قُوتِلوا ، وقُصِدُ غيرُ التَّرسِ السَّلم بالرِّميِّ، ولا يُجوِّزُ رَمِي الْتُرسُ ولو خفنا على بعض المُغازِين، إلا تخوف على أكثر المسلمين، فتسقط حرمة الترس ويُرمِي على الجميع، ولكم أن تدركوا الفرق الهائل بين هذَه الأحكام الموزونة بقواعد الشّريعة وعدلها، ورحمتِها، وبثرثرة هؤلاء الذين يأخذون كلمة من هنا وكلمةُ من هناك، ثمَّ يُنطلقون فيقتلون أنفسهم ويقتلون

لِقد نسي هؤلاء، وهم يضعون الجهاد في الموضِع الخطأ، أن الظلم سيزداد، وقد حدث ذلك، وأنَّ المُعتقلين سيِزدادون وقد حدَث، والدعوة ستَمنع وقد حدث، وأنّ النَّاسَ ستُصرَفُ عن الدَّعوة الإسلامية وقد حَدثَ

وِأَن اليهودِ سينتهزون هذا للنيل من الفريقين وقد حاولوا. أما سُمعَةُ المسلمين فقد تدهورت في بلادِ الدُّنيا كلها، وتكتِّلُ العِالم كله في جهة واحدة لمحاَّربة الإسلام نفسه، بغض النظر عن المسلمين. وحُوصِرُ المسلمون حِصارُا شديدًا في كُل دول العالم، وحُدنتُ لأُول مرةٍ تكتل عربي وشرقى في مواجهة الإسلام والمسلمين، وأصبح الإسلام فَّى نَظَّرُ الغَّرِبِّ هُو العدو الأولِّ أو العدُّو البَّديلُ لَلشَّيوعية، ولقّد حقق أعداء الإسلام أعظم المكاسب على خُلفيَّةِ هذا البلاء، فماذا جنى المسلمون من مكاسب؟!

● محاضرة أُلقيت بمركز الأهرام للدراسات السياسية والاستراتيجية بالقاهرة.



# يوفر كل الدعم للأزهريين.. طلابًا وخريجين..

## لنشر رسالة السلام في كل أنحاء العالم

#### ق ترسيخ صحيح الإسلام وقيم التعايش بين الناس.. من خلال «سفراء الوسطية» ببلادهم

## ة إذا أردنا تحقيق السِّلْم بين المجتمعات.. فقدوتنا فم كل الأمور «سيد الأولين والآخرين»

أكد د. عباس شومان، رئيس المنظمة العالمية لخريجي الأزهر، أمين عام هيئة كبار العلماء، أن فضيلة الإمام الأكبر أ. د. أحمد الطيب، شيخ الأزهر، يوفر كل الدعم والرعاية للأزهريين- طلابًا وخريجين- لنشر رسالة السلام في كل أنحاء العالم، وترسيخ صحيح الإسلام وقيم التعايش بين الناس من خلال سفراء الوسطية ببلادهم.. قائلًا: «إذا أردنا تحقيق السِّلْم بين المجتمعات.. فقدوتنا في كل الأمور سيد الأولين والآخرين».

أوضح د. شومان، خلال زيارته لإندونيسيا بوفد رفيع المستوى من المنظمة العالمية لخريجي الأزهر، أننا نعمل على تطوير مهارات أبنائنا من خريجى الأزهر؛ لتأهيلهم لمواجهة التحديات المعاصرة بالفكر المعتدل، مع تدريب المتخصصين في مواجهة الإرهاب على تفنيد شبهات المتطرفين والضالين.. معربًا عن اعتزازه بالعلاقات العلمية والثقافية القوية مع إندونيسيا، وفخره أيضًا بسفراء الأزهر الذين ينهلون

من علومه، ثم يعودون إلى وطنهم، حاملين مشاعل النور، التي تعكس الفهم الحقيقي للدين الحنيف.

العدد مائة وسبعة عتتر

قال د. سلامة داود، رئيس جامعة الأزهر، نائب رئيس المنظمة العالمية لخريجي الأزهر، إن المواطنة تعد مفهومًا أصيلًا في الفكر الإسلامي، وإن فضيلة الإمام الأكبر أ. د. أحمد الطيب، يقود نهضة أزهرية شاملة

# نعتز بالعلاقات العلمية والثقافية مع إندونيسي

<u>د. سلامة داود:</u> «المواطنة» مفهوم الاسلامي

<u>د.الطىب</u> ىقود ومتكاملة.. في خدمة الأبن الحنيف

وائل بخيت: مستمرون في تفكيك التطرف بالبات أكتر تطورا وتأثيرا

ُسس راسخة من فلال أحدث سيل لتواصل الحماهيري

أشاد السفير المصرى بإندونيسيا، ياسر الشيمى، خلال استقباله وفدًا رفيع المستوى من المنظمة العالمية لخريجي الأزهر برئاسة د. عباس شومان، بدور الأزهر الشريف ومنظمة خريجيه، في نشر الوسطية والاعتدال، وتحصين الشباب، مشيدًا بزيارة فضيلة الإمام الأكبِر الإندونيسيا في يوليو الماضي، والتي كان لها أثر عظيم في نفوس الإندونيسيين، حكومة

أعرب د. عباس شومان، رئيس المنظمة العالمية لخريجي الأزهر، أمين عام هيئة كبار العلماء، عن تقدير اللدور المحورى، الذى يقوم به السفير المصرى في إندونيسيا، وتذليل الصعوبات التي تواجه فرع المُنظمة هناك. أشار إلى أن المنظمة العالمية لخريجي الأزهر

تعمل على نشر المنهج الأزهرى المعتدل، وترسيخ قيم التعايش السلمي في مختلف أنحاء العالم، وتحتضن الطلاب الوافدين الدارسين بالأزهر من كل دول العالم، باعتبار أن المنظمة رافد من رواف الأزهر الشريف، وجندى من جنوده، تخدم رسالته الأسمى، وهي جمع شمل الأزهريين، وتقديم جميع المساعدات لهم، من خلال الأنشطة الثقافية، والدورات التدريبية، التي تُعقد للأئمة والوعاظ وباحثى الفتوى في العلوم الشرعية، والتدريب الدعوى والإفتائي، وكذلك التعليم عن بُعد، والدورات الخاصة بتعليم اللغة العربية للناطقين بغيرها، فضلًا عن التواصل الدائم مع منسقى مكاتب وفروع المنظمة؛ لبحث سبل التعاون بين هذه المكاتب والمقر الرئيس بالقاهرة، من أجل تطوير أداء الأزهريين على جميع المستويات العلمية والعملية والثقافية.

أضاف د. شومان أن الأزهر الشريف برئاسة فضيلة الإمام الأكبر، أ. د. أحمد الطيب، شيخ الأزهر، يفتح ذراعيه لجميع المسلمين في العالم، لتزويدهم بالعلوم الشرعية، والفكر الإسلامي الوسطى، الذي دعا إليه إسلامنا الحنيف، والبعيد كل البعد عن التعصب

كان وفد رفيع المستوى من المنظمة العالمية لخريجى الأزهر، قد قام بزيارة إلى دولة إندونيسيا، برئاسة د. عباس شومان، رئيس المنظمة، أمين عام هيئة كبار العلماء، واللواء وائل محملود بخيت، نابِّب رئيس المنظمة، ود. عبدالدايم نصير، أمين عام المنظمة، مستشار شيخ الأزهر، وأحمد فوزى، مدير الفروع الخارجية.

كان في استقبال الوفد السفير ياسر الشيمي، سِفير مصر بإندونيسيا، ود. مخلص حنفى، أمين عام فرع المنظمة بإندونيسيا، وعدد من خريجي الأزهر.

تهدف الزيارة إلى تعزيز التعاون بين المنظمة وفرعها بإندونيسيا، تنفيذا لتوجيهات فضيلة الإمام الأكبر، أ. د. أحمد الطيب، شيخ الأزهر الشريف، لنشر الوسطية والاعتدال، والحفاظ



على مد جسور التواصل بين الأزهر الشريف وخريجيه في إندونيسيا، ومناقشة استراتيجية عمل الفرع، والوقوف على التحديات المعاصرة،

وتم عقد لقاء تناول دور خريجي الأزهر في إندونيسيا، وكيفية مواجهة التحديات، على هامش استقبال السفير المصرى للوفد، كما تطرق الاجتماع إلى توسيع دائرة عمل فرع المنظمة، ليشمل جميع المناطق،

فضلًا عن التواصل المستمر لفرع المنظمة مع السفارة المصرية

كما زار وفد المنظمة العالمية لخريجى الأزهر، برئاسة د. عباس شومان، رئيس المنظمة، أمين عام هيئة كبار العلماء، جمعية نهضة العلماء بإندونيسيا، حيث كان فى استقبالهم د. يحيى خليل، رٍئيس الجمعية

أكد د. عباس شومان، أن فضيلة الإمام الأكبر أ.د. أحمد الطيب، شيخ الأزهر الشريف، يولى اهتمامًا خاصًا برعاية الطلاب الوافدين، مشيرًا إلى أن المنظمة مستعدة للتعاون مع جمعية نهضة العلماء في جميع المجالات، التي

تدعم ترسيخ الوسطية والاعتدال.

أكد ضرورة تضافر جهود مؤسسات المجتمع المدنى، لمواجهة الأفكار المتطرفة. أشار إلى أن الأزهر الشريف، وجميع الجهات التي يشرف عليها، على استعداد لتقديم الدعم، لتعزيز قيم التعايش السلمي.

أوضح د شومان، أن شيخ الأزهر الشريف، حرص على إطلاق مبادرات مشتركة مع

وائل بخيت، نائب رئيس المنظمة، إن تحصين الطفل وحماية الشباب من الوقوع في براثن

أشار د. عبد الدايم نصير، أمين عام المنظمة، إلى أن المنظمة تحرص على دعم خريجي الأزهر في جميع أنحاء العالم، للقيام بمهامهم

سائر المؤسسات الدينية، على المستويين: المحلى والدولى، منها بيت العائلة المصرية، الأولوية.. لحماية والندى قضى على الفتنة الطائفية داخل مصر، الأطفال والشباب من وأيضًا وثيقة الأخوة الإنسانية، التي أصبحت الوقوع فى براثن نموذجًا يحتذى به في مختلف أنحاء العالم. من جانبه قال اللواء الحماعات الضالة

الإرهاب، من أولويات عمل المنظمة.



. . .

في ترسيخ الوسطية والاعتدال، ونشر المنهج إلازهرى.

أكد د. يحيى خليل، رئيس جمعية نهضة العِلماء، حرص الجمعية على الاستفادة من الأزهر الشريف وخريجيه في نشر الوسطية والاعتدال، كما أشاد بزيارة شيخ الأزهر الإندونيسيا، واعتزازه بهذه الزيارة المهمة، موضحًا أن الجمعية ستعمل على الاستفادة من خبرات المنظمة، وترجمة إصداراتها، وتوزيعها على المدارس التابعة للجمعية في مختلف أنحاء

جدير بالذكر أن وفد المنظمة العالمية لخريجي الأزهر بإندونيسيا، برئاسة د. عباس شومان، رئيس النَّظمة، أمين عام هيئة كبار العلماء؛ قد افتتح الملتقى الثامن لخريجي الأزهر، تحت عنوان: «دور مؤسسات المجتمع المدنى في تحقيق الأمن الاجتماعي والتعايش السلمي»، الذي عُقد في محافظة جاواً الشرقية، بحضور مبعوَّث خاص للرئيس الإندونيسي المنتخب،

نقل المبعوث الخاص تحيات الرئيس الإندونيسي إلى وفد المنظمة، مشيدًا بدور الأزهر الشريف في نشر الوسطية والاعتدال، وتعزيز قيم الحوار والتسامع، بقيادة فضيلة الإمام الأكبر أ. د. أحمد الطيب، شيخ الأزهر، كمًا عبر عن تقديره لجهود الأزهر الشريف في

أشاد د. عباس شومان، رئيس المنظمة العالمية لخريجي الأزهر، أمين عام هيئة كبار العلماء، فى كلمته باختيار عنوان الملتقى، وأهمية تطبيق توصياته على أرض الواقع، وقال: إذا أردناً تحقيق السلم والتعايش السلمى بين المجتمعات علينا أن نتخذ من رسول الله، صلى الله عليه وسلم، أسوة حسنة، مشيرًا إلى أن الدين الإسلامي بتعاليمه يؤكد أهمية التعايش السلمي بين البشر جميعًا، دون النظر

التعاس المسلمي بن المسلمي بن المسلمي بن المسلمي بن المسلمي بن المسلمية والوائهم. أكد د. سلامة داود، رئيس جامعة الأزهر، نائب رئيس المنظمة العالمية لخريجي الأزهر، في كلمته بالملتقى، أن الأزهر الشريّف شِهد نهضة كبيرة في عهد فضيلة الإمام الأكبر أ. د. أحمد الطيب، حفظه الله؛ حيث أسس فضيلته العديد من الهيئات، التي تهدف إلى تعزيز الوسطية والاعتدال، وتنمية روح المواطنة والتعايش

وقال: إن مفهوم الوطن والمواطنة، مفهوم أصيل في الفكر الاسلامي، له ما يسنده من القرآن الكريم، والسُّنَّة النبوية المطهرة.

كما دعاً د. سلامة داود، مؤسسات المجتمع المدنى للقيام بدورها فى تعزيز قيم التعايش السلمى بين فنات المجتمع.

أشار د. محمد زين المجد، رئيس فرع المنظمة العالمية لخريجي الأزهر بإندونيسيا، إلى أن منظمة خريجي الأزهر بإندونيسيا تعمل على تنفيذ توجيهات فضيلة الإمام الأكبر أ. د. أحمد 5



## تطوير مهارات أبنائنا وتأهيلهم لمواجة التحديات المعاصرة بالفكر المعتدل

الرواق

## وَ تدريب المتخصصين في مواجهة الإرهاب.. على تفنيد شُبهات المتطرفين والضالين

أكد اللواء واثل بخيت، نائب رئيس المنظمة العالمية لخريجي الأزهر، أننا مستمرون في تفكيك التطرف بآليات اكثر تطورًا وتأثيرًا، موضحًا أننا مهتمون ببناء الشخصية على أسس راسخة من خلال أحدث سُبل التواصل الجماهيري، وأن الأولوية لحماية الأطفال والشباب من الوقوع في براثن الجماعات الضالة.

أوضح د. عبد الدايم نصير، أمين عام المنظمة، المستشار العلمي لشيخ

الأزهر، أن التعليم عن بُعد يعد وسيلة سهلة لتلقى العلوم الرصينة «أون لاين».. كما أعرب السفير المصرى بإندونيسيا، ياسر الشيمى، خلال استقباله وفد المنظمة العالمية لخريجى الأزهر بجاكرتا، عن تقديره للدور الأزهرى القوى في تحصين الشباب.

قالت محافظ جاوا الشرقية، خُفيفة إندار باراوانسا،: إننا نفخر بانتماء أبنائنا للأزهر.. عقيدة ومنهجًا وأخلاقًا.

واكد أنديكا كريستال بودانتو، نائب رئيس هيئة مكافحة الإرهاب للعلاقات الدولية الإندونيسية، الحرص على تعزيز التعاون مع الأزهر للدفع جهودنا في التصدى للمتطرفين.

اكد يحيى خليل، رئيس جمعية نهضة العلماء بإندونيسيا، أننا سوف نترجم إصدارات «خريجى الأزهر» وتوزيعها على مدارس إندونيسيا للإسهام فى نشر المنهج الوسطى.

GG

# ا.. ونفخر بسفرائنا بعد عودتهم إلى وطنهم

الطيب، حفظه الله، لمد أواصر الصلة بين خريجى الأزهر بإندونيسيا، والأزهر الشريف. كما التقى وقد المنظمة العالمية لخريجى الأزهر، برئاسة فضيلة د.عباس شومان، رئيس المنظمة، أمين عام هيئة كبار العلماء، في زيارته إلى إندونيسيا، السيدة خفيفة إندار باراوانسا؛ الأزهر في نشر سماحة الإسلام، ومكافحة الأزهر في نشر سماحة الإسلام، ومكافحة التحليف.

وأكد د. عباس شومان، رئيس المنظمة العالمية لخريجى الأزهر، أمين عام هيئة كبار العلماء، اعتزاز فضيلة الإمام الأكبر أ. د. أحمد الطيب، شيخ الأزهر، بالعلاقات العلمية والثقافية مع إندونيسيا، والتى جعلت الأزهر قبلة طلاب أدونيسيا، ينهلون من علومه، ويعودون إلى أوطانهم مشاعل علم ونور، ينشرون منهج الأزهر الوسطى المعتدل، مشيرًا إلى أن شيخ الأزهر يهتم اهتمامًا خاصًا برعاية الطلاب الوافدين الدارسين بالأزهر الشريف، ويوجه دائمًا بتوفير جميع سبل الدعم لهم، خلال فترة جسور التواصل بينهم وبين الأزهر الشريف بعد مدهم وتخده عده مدهم.

أضاف شومان، أن العلاقة بين مصر وإندونيسيا علاقة تاريخية، على المستويين الرسمى والشعبى، مؤكدًا أن المنظمة العالمية لخريجى الأزهر تعمل على تعزيز الوسطية، ونشر المنهج الأزهرى الوسطى في شتى أنحاء العالم، من خلال خريجى الأزهر المنتشرين في رده الأرض.

أشادد.سلامة داود، رئيس جامعة الأزهر، نائب رئيس المنظمة، بالتزام الطلاب الإندونيسيين، وحرصهم على الدراسة في الأزهر؛ مثمنًا دور فرع المنظمة بإندونيسيا في مد أواصر الصلة بين الأزهر وخريجيه.

أيما أكدت السيدة خفيفة إندار باراوانسا، محافظ جاوا الشرقية، أن مصر دولة عريقة، تعتز إندونيسيا بالتعاون معها في مختلف المجالات، معبرة عن تقديرها لجهود فضيلة الإمام الأكبر أ. د. أحمد الطيب، شيخ الأزهر، في نشر صحيح الدين الإسلامي، ورعاية فضيلته للطلاب الواقدين من مختلف دول العالم، خاصة الطلاب الإندونيسيين، حيث لا يألو جهدًا في دعمهم ورعايتهم، وتقديم كل السبل التي تساعدهم في إنهاء دراستهم بنجاح السبل التي تساعدهم في إنهاء دراستهم بنجاح تعتدة

وقالت: نحن نفخر بانتماء أبنائنا إلى الأزهر الشريف، وننحرص على إرسالهم إلى الأزهر، لتعلم الدين بوسطيته واعتداله.

وقام وفد النظمة العالمية لخريجى الأزهر إلى مقر هيئة مكافحة الإرهاب بإندونيسيا؛ حيث أكد د. عباس شومان، رئيس المنظمة العالمية لخريجى الأزهر، أمين عام هيئة كبار العلماء، أن الأزهر الشريف، هو أعرق مؤسسة تعليمية ودينية في العالم، حيث إن لديه العديد



# ر د. عبدالدايم نصير: التعليم عن بُعد وسيلة سهلة لتلقى العلوم الرصينة «أون لاين»

من الهيئات، التي تهدف إلى نشر الوسطية والاعتدال، مضيفاً أن المنظمة العالمية لخريجي الأزهر أسسها فضيلة الأكبر، أد أحدد

الإمام الأكبر، أ. د. أحمد الطيب، شيخ الأزهر؛ بهدف الخزهر؛ بهدف الخزهر الشريف وخريجيه، الأزهر الشريف وخريجيه، بإندونيسيا: كل التقدير ودعمهم في نشر المنهج الأزهري المعتدل. الأزهري المعتدل. أشار د. شومان، إلى أن

اشار د. شومان، إلى ان المنظمة تضم العديد من المجالات، التي تعمل على ترسيخ الوسطية، وتعزيز قيم التعايش السلمي، وأنها على أتم السعداد لتدريب وتأهيل الكوادر،

استعداد لتدريب وتاهيل الكوادر، للرد على الشبهات التى تطرحها الجماعات المتطرفة، لاستقطاب الشباب وتجنيدهم. قال اللواء وائل بخيت، نائب رئيس المنظمة العالمية لخريجي الأزهـر، إن المنظمة تعمل

مة ألعالمية إصدارات «تفنيد الفكر ألمتطرف»، التي أعدها نخبة من كبار علماء الأزهر الشريف، للرد على الشبهات التي تروج لها الجماعات الإرهابية. المصرب أن المنظمة أوضح أن المنظمة ليد مبتحصين الدونيسيا: كل التقدير الأطفال وحمايتهم الدونيسيا: كل التقدير

الجماعات المرهابية.

أوضح أن المنظمة تسم بتحصين الأطفال وحمايتهم من الاستقطاب من فدلال عدة وذلك من خدلال عدة إصدارات، منها: مجلة نور بإصداراتها المختفة والعديد من المسلسلات الكارتونية التي

تصدرها. أكد د.عبد الدايم نصير، أمين عام المنظمة العالمية لخريجى الأزهر، أن الأزهر ومنظمة خريجيه، يرحبان بالتعاون مع الهيئة الوطنية لمكافحة الإرهاب في جميع المجالات، التي

على تفنيد الأفكار المتطرفة، من خلال سلسلة

UNIVERSITAS KH. ABDUL CHALIM ⊙

I BAT

I B

, فم تحصين الشباب

تهدف إلى مواجهة الفكر المتطرف، مشيرًا إلى أن المنظمة تدير «برنامج تعليم العلوم الإسلامية» عن بُعد، تحت إشراف جامعة الأزهر، وهذا البرنامج يتيح لمن يصعب عليه

الحضور الباشر للأزهر الشريف، تقى العلوم الإسلامية، ويعد من أهم البرامج التي تهدف إلى نشر العلوم الإسلامية، وفق المنهج الأزهري الوسطى المعتدل. أكد أنديكا كريستال يودانتو، نائب رئيس هيئة مكافحة الإرهاب للعلاقات الدولية الإنبسية، أنهم مستعدون ومرحبون بالتعاون

هيئة مكافحة الإرهاب للعلاقات الدولية الإندونيسية، أنهم مستعدون ومرحبون بالتعاون مع الأزهر والمنظمة، للاستفادة من المنهج الأزهرى في مواجهة الفكر المتطرف والإرهاب. قال: سندرس عقد مذكرة تفاهم، للاستفادة من خبرات المنظمة والأزهر لتدريب وتأهيل المتخصصين في مواجهة الإرهاب، للرد على الشبهات، التي تنشرها جماعات التطرف.

شهد د. عباس شومان، رئيس المنظمة العالمة لخريجى الأزهر، أمين عام هيئة كبار العلماء، والوفد المرافق لفضيلته، حفل تدشين «رابطة الأكاديميين من خريجى الأزهـر»، بمحافظة جاوا الإندونيسية.

تهدف الرابطة إلى دعم قدرات خريجى الأزهر من العاملين في مجال التدريس داخل إندونيسيا، والعمل على صقل مهاراتهم، وتكوين حلقة وصل بين أبناء الأزهر، وفرع المنظمة، والأزهر الشريف.

نقل د. عباس شومان، تحيات فضيلة الإمام الأكبر، أ.د. أحمد الطيب، شيخ الأزهر، إلى المشاركين في الحفل، مشيرًا إلى أن للطلاب الوافدين أهمية خاصة في قلب فضيلة الإمام الأكبر؛ حيث يولى فضيلته اهتمامًا كبيرًا بأبنائه الوافدين الدارسين في الأزهر الشريف. أشاد د. شومان، بفكرة إنشاء هذه الرابطة، وأكد دعم الأزهر الشريف ومنظمة خريجيه لجميع أبناء الأزهر العاملين في مختلف الجالات.

أكد أهمية دور ضرع المنظمة بإندونيسيا، برئاسة د. محمد زين المجد؛ حيث إنه يعد من أبرز وأنشط فروع المنظمة بالخارج، مشيدًا بحرص مسئولى الفرع على التواصل الدائم مع الأزهر الشريف وعلمائه.

وجه د. شومان، القائمين على فرع إندونيسيا بضرورة رعاية وتقديم الدعم اللازم لجميع خريجى الأزهر العاملين في جميع المجالات، مؤكدًا حرص فضيلة الإمام الأكبر أ. د. أحمد الطيب، شيخ الأزهر، على دعم ورعاية الطلاب الوافدين.

كما شهد فضيلته تدشين قاعدة بيانات خريجى الأزهر الإندونيسيين، مشيدًا بحرص الفرع على حصر بيانات خريجى الأزهر بإندونيسيا، مناشدًا فروع المنظمة في مختلف أنحاء العالم بضرورة إنشاء قواعد بيانات للخريجين، لما لها من أهمية في تعزيز التواصل بين الأزهر وأبنائه في الخارج.

محافظ جاوا الشرقية: نفخر بانتماء أبنائنا للأزهر.. عقيدة ومنهجًا وأخلاقًا

نائب رئيس هيئة مكافحة الإرهاب للعلاقات الدولية الإندونيسية: تعزيز التعاون مع الأزهر.. لدفع جهودنا في التصدي للمتطرفين

رئيس جمعية «نهضة العلماء»: ترجمة إصدارات «خريجى الأزهر» وتوزيعها على مدارس إندونيسيا

# للنبي محمد (ﷺ).. دراسة وتأملات نقدية



#### أ.د. أسامة نبيل

صدر عن مركز دلائل في الرياض كتاب بعنوان «صورة النبى محمد (ﷺ) في الغرب.. دراسة لكل من: موير-مرجليوث- وات»، من تأليف الباحث جبل محمد بوابن وترجمة زينب صلاح.. هذا الكتاب يعد من الإصدارات المهمة، التي تلقى الِضُوء على صورة النبي محمد (ﷺ) في كتأبات ثلاثة من أبرز المستشرقين الغربيين: ويليام موير،

فى القسم الثانى من الكتاب، يُقدم بوابن دراسة نقدية شاملة لكتابات المستشرقين الثلاثة، الذين لعبوا دورًا بارزًا

ويليام موير، الذي يُعتبر أحد أوائل المستشرقين، الذين تناولوا حياة النبى محمدٍ ( ع الله التفصيل، يتعرض لنقد حاد بسبب رؤيته ، التي تأثرت بالمفاهيم الاستعمارية؛ حيث يشير المؤلف إلى أن موير اعتمد على مصادر إسلامية، لكنه قام بتحريفها وتفسيرها بما يتناسب مع نظرته السلبية عن

الأكاديمي الجاد، فإن كتاباته لم تكنّ خالية من التحيزات الواضحة؛ حيث يسلط الكاتب الضوء على هذه التحيزات، ويكشف كيف أثرت على تفسير مرجليوث للنصوص الْإسلامية، ما يعكس رؤيته السبقة تجاه الإسلام والمسلمين. من ناحية أخري، يُعتبر مونتجومرى وات أكثر تسامحًا وانفتاحًا، مقارنة بزملائه المستشرقين. حيث حاول تقديم صورة متوازنة عن النبي محمِد (عِيَّةً)، رغم الْانتقاداتُ التي تعرض لها من بعض الأكادِيميين ؛ بسبب تحليلاته، التي أعتبرت منحازة في بعض الأحيان.

يركز الكتاب أيضًا على تحليل المنهجيات، التي استخدمها هؤلاء المستشرقون في دراستهم للسيرة النبوية، ويعرض كيف أثرت هذه الدراسات في تشكيل الفهم الغربي عن الإسلام، ويوضح الكاتب أن أعمال هؤلاء المستشرقين لم تكن بعيدة عن التأثيرات السياسية والاجتماعية، التي

سادت أوروبا في تلك الفترات.

فى ختام كتابه، قدم بوابن تقييمًا نقديًا متوازنًا لجهود المستشرفين الثلاثة، مشيرًا إلى الجوانب الإيجابية في محاولاتهم لفهم الإسلام من منظور أكاديمى، مع عدم إغفال التحيِّزات، التي شابت أعمالهم في بعض الأحيان! وشدد على أهمية مراجعة تلك القراءات الاستشراقية في إطار تاريخي وثقافي، بعيدًا عن الصور النمطية والأحكام المسبقة التى قد تقف عائقًا أمام تعزيز الفهم المتبادل بينٰ

ويُعتبر هذا الكتاب إضافة نوعية في ميدان الدراسات الاستشراقية؛ حيث يقدم رؤية نقدية جديدة تسهم في تفكيك الصور النمطية الغربية عن الإسلام والنبى محمد (عُيْ الله الكتاب أهمية تعزيز الحوار الثقافي بين الشِّرق والغرب، وهو ما يتطلب قراءات موضوعية وتفكيكًا للتأثيرات الاستعمارية والأيديولوجية التي طبعت الكثير من

مهمًا لكل باحث أو مهتم بفهم العلاقات المعقدة بين الشرق والغرب، ولمن يسعى إلى استكشاف كيفية تناول الغرب لَلنبي محمد (عَالِيُهُ) فِي إطار تاريخي ونقدى. ولا شك أن هذا العمل يعزز من أهمية الحوار الثقافي والفكري، الذي يقوم على إلفهم والأحترام المتبادل بين الشعوب، بعيدًا عن

# تفكيك الصور الاستشراقية



وديفيد صمويل مرجليوث، ومونتجومرى وات. وديفيد صمويل مرجليوث، ومونتجومرى وات. في عالم يسعى إلى فهم أفضل للعلاقات بين الشرق والغرب، يأتى هذا إلكتاب ليسلط الضوء على جانب مهم من تلك العلاقات، ألا وهي الكِيفية التي تم بهاً تناوِل النبيٰ الكريم محمد ( ﷺ) في الأدبيات الغربية. يبدأ الكاتب بتقديم خلفية تأريخية لتطور حركة الاستشراق ويعرض السياقات التي ظهرت فيها تلك الكتابات، بدءًا من الحقب الاستعمارية وحتى القرن العشرين، من الواضح أن هذه الأعمال لم تكن مجرد دراسات أكاديمية بحتة، بل كانت تعكس التوجهات السياسية والدينية الغربية أنذاك

فى تشكيل الصورة الغربية عن الإسلام والنبى محمد

أما ديفيد صمويل مرجليوث، فعلى الرغم من أسلوبه

الكتابات الغربية عن الإسلام. والمناب الغرب يعد مرجعًا إن كتاب «صورة إلنبي محمد ( المناب على الغرب العد مرجعًا المناب الم التحيز والأحكام السبقة.

# ماليزيا تشيد بجهود الإمام الأكبر في نشر صحيح الدين

الرواق

أشاد داتؤ محمد نعيم بن مختار، وزير الشيئون الدينية الماليزى، بجهود فضيلة الإمام الأكبر أ. د. أحمد الطيب، شِيخ الأزهر، في نشر صحيح الدين في مختلف أنحاء العالم، وترسيخ ثقافة السلام والتعايش بين الناس، مؤكدًا أن رسالة الأزهر رسالة عالمية، تقوم على نشر الصورة الصحيحة للإسلام.

أكد أن زيارة فضيلة الإمام الأكبر أ. د. أحمد الطيب، شيخ الأزهر، إلى ماليزيا كان لها الأثر الطيب في نفوس الماليزيين، وأثمرت تعميق العلاقة بين الأزهر الشريف، والشعب الماليزي المحب للأزهر وعلمائه.

كما أشاد وزير الشئون الدينية بجهود فرع المنظمة بماليزيا في ترسيخ الوسطية والاعتدال، وتنمية

جاء ذلك خلال استقباله وفدًا رِفيع المستوى من المنظمة العالمية لخريجي الأزهلر، برئاسة د. عباس شومان، رئيس المنظمة، أمين عام هيئة كبار العلماء، بهدف تعزيز التعاون بين المنظمة وفرعها بماليزيا، تنفيذًا لتوجيهات فضيلة الإمام الأكبر أ. د. أحمد الطيب، شيخ الأزهر، بالحفاظ على مد جسور التواصل بين الأزهر الشريف وخريجيه، وكذلك مناقشة استراتيجية عمل الفرع، والوقوف على التحديات المعاصرة،

وكيفية مواجهتها. نِقل د. عباس شومان، تحيات فضيلة الإمام الأكبر أ. د. أحمد الطيب، شيخ الأزهـر الشريف، إلى



الشعب الماليزي، مؤكدًا أن فضيلته يهتم شخصيًا برعاية الطلاب الوافدين، والحرص على متابعتهم، وتذليل كافة العقبات لهم خلال فترة دراستهم، كما يوجه أيضًا بمد جسور التواصل

بينهم وبين الأزهر الشريف بعد تخرجهم. كان داتؤ محمد نعيم بن مختار، وزير الشئون الدينية الماليزي، قد استقبل وفد المنظمة برئاسة د. عباس شومان، رئيس المنظمة العالمية لخريجي الأزهر، أمين عام هيئة كبار العلماء، كما ضم

الوفد د. سلامة داود، رئيس جامعة الأزهر، نائب رئيس المنظمة، واللواء وائل محمود بخيت، نائب رتيس المنظمة، ود. عبدالدايم نصيرٍ، أمين عام المنظمة، مستشار شيخ الأزهر، وأحمد فوزى،

مدير الفروع الخارجية. حضر اللقاء قيادات فرع المنظمة بماليزيا، برئاسة د. داتؤ محمد فخر الدين عبد المعطى، ولفيف من خريجى الأزهر أعضاء فرع المنظمة

#### د. شومان.. في مؤتمر «الأمة الوسط»:

# نرفض مصطلح «الأقليات».. وندعو لوحدة التضامن والتكامل وتنمية المجتمعات

#### د. سلامة داود: مناهج الأزهر تستهدف تحصين الطلاب ضد التطرف والإرهاب





# ترجمة كتاب «الأطفال يسألون الإمام» إلى لغة الملايو

شارك وفد المنظمة العالمية لخريجى الأزهر، برئاسة د. عباس شومان، رئيس المنظمة، أمين عام هيئة كبار العلماء، في مؤتمر «الأمة الوسط رائدة التعايش السلمي والتنمية والسلام العالمي»، والذى نظمه فرع المنظمة بماليزيا، بالتعاون مع أُكاديمية الدراسات الإسلامية، بحضور نائب وزير الشئون الدينية الماليزي، ولفيف من خريجي الأزهر بماليزيا وإندونيسيا وتايلاند.

أكد د. عباس شومان، في كلمته خلال المؤتمر، والتي جاءت بعنوان: «رسالة الإسلام إلى العالم: التعايش السلمي بين الناس من صميم الإسلام»، أن فضيلة الإمام الأكبر أ. د. أحمد الطيب شيخ الأزهر الشريف- حفظه الله- يحمل على عاتقه مهام الدعوة إلى المؤاخاة والتعايش والاحترام المتبادل، ونشر رسالة السلام بين الناس، مشيراً إلى رفض الأزهر مصطلح «الأقليات»، وطالب بأن يتم التعبير عن الذين يعيشون في بلد واحد بكلمة: المواطن، دون كلمة: أقلية، بصرف النظر عن دينه

أُضاف د. شومان أنه لا ينبغي أن يكون داخل الدولة المسلمة اقتتال، لأن هذا يضعف الأمة الواحدة،

مشيرًا إلى أن الوحدة الإسلامية ضرورة بمعناها الصحيح، وليس ما تدعو إليه جماعات التطرف. أوضح أن الوحدة المكنة هي وحدة التضامن، والتكامل، والسعى لتنمية المجتمعات، مؤكدًا أن العلماء عليهم تحصين الشباب ضد الفكر المتشدد

قال د. سلامة داود، رئيس جامعة الأزهر، نائب رئيس المنظمة، في كلمته التي جاءت بعنوان «دور مناهج الأزهر الشريف في تحصين الطلاب ضد التطرف والإرهاب»: إنني أستشهد بشاهد ترونه رأى العبن، وتعيشون معه ويعيش معكم، أستشهد بأبنائكم من خريجي الأزهر الشريف في ماليزيا، وهم بالألاف، هل رأيتم منهم بعدما درسوا في الأزهر الشريف إلا أنوار الفكر الوسطى، الذى تعلموه في الأزهر الشريف على أيدى شيوخه وعلمائه؟ إن ثقتكم فيما تلقوه من العلم في الأزهر، جعلتهم أمناء في بلادكم على التعليم والدعوة والقضاء والإفتاء، بل والطب والصيدلة والهندسة والتجارة، وكان منهم في بلادكم المباركة: الوزراء

والسفراء والمسئولون في القيادة العليا. أُكد أنْ فضيلة الإمام الأكبر أ. د. أحمد الطيب

شيخ الأزهر، له جهود كبيرة في مواجهة التطرف الفكرى، وتعزيز قيم الحوار الحضارى، والتعايش السلمي، ونصرة المستضعفين.

أشار إلى أن الأزهر الشريف بجميع قطاعاته يقوم على محاربة التطرف والإرهاب، بمناهجه في التدريس، سواء في التعليم قبل الجامعي في أكثر من أحد عشر ألف معهد أزهري ممتدة في جميع محافظات مصر ومراكزها وقراها، يدرس فيهاً نُحو ثلاثة ملايين طالب وطالبة، أو في التعليم الجامعي، في جامعة الأزهر، التي تقترب كلياتها من مائة كلية، في جميع محافظات مصر، وهو الجامعة الأولى على جميع جامعات مصر، حسب

تصنيف التايمز الدولي. أوضح أن المنظمة العالمية لخريجي الأزهر، هي العقد الذي يجمع جميع خريجي الأزهر، ويقدم لهم خدمات جليلة، في التعليم والتوعية والدعوة والثقافة والأنشطة والتدريب، منذ تم تأسيسها عِام ٢٠٠٧ م، على يد فضيلة الإمام الأكبر أ. د. أحمٰد الطيبٰ، شيخ الأزهر.

وعلى هامش المؤتمر، تم تدشين ترجمة كتاب «الأطفال يسألون الإمام» إلى لغة الملايو.

د. شومان.. لمائدة الأمم المتحدة بأوز بكستان:

# أفضل إنصاف للمرأة.. إبراز حقوقها في الإسلام

## 🧖 القوامة مسئولية وتكليف للرجال نحو زوجاتهم.. وليست تفضيلًا للأزواج

قال د. عباس شومان، رئيس المنظمة العالمية لخريجي الأزهر، أمين عام هيئة كبار

العلماء، إنه لا يخفي على مسلم ولا مسلمة الاهتمام البالغ من قبل شرعنا بالأسرة، حيث يبدأ هذا الاهتمام من بداية تفكير الشاب والفتاة في الزواج وبناء أسرة جديدة، فقد وجه الشباب لاختيار المرأة الماتزمة بتعاليم دينها سلوكيًا، كما وجه أولياء المرأة لقبول الشاب الملتزم بدينه زوجًا لابنتهم، كما أن شرعنا مع المخطوبين خطوة بخطوة من الخطبة إلى العقد إلى الحياة الروجية، بما فيها من تجاذبات تجلب السعادة أحيانا والتوتر أحيانا أخرى، يحدوهما للتغلب على المشكلات وتحقيق المودة المنشودة من الزواج، ولقد كانت الوصية بالنساء من آخر وصايا رسولنا الأكرم.



الرواق

### 🧖 آخر وصايا رسولنا الأكرم كانت بالنساء.. تكريمًا وصونًا لهن

أوضح رئيس المنظمة العالمية لخريجى الأزهر، خلال المائدة المستديرة، التي نظمها مكتب صندوق الأمم المتحدة للسكان بأوزبكستان بعنوان «حقوق المرأة فى الإسلام»، أنه إذا كنا اليوم فى هذه المائدة وما يتلوها من فعاليات نعمل فى إطار تعزيز حقوق المرأة فِي المجتمعات كافة، وليس في أوزبكستان فقط، فإن أفضل إنصاف للمرأة هو العمل على إبراز حقوقها، أَكْسَبَتْهَا إِيَّاهِا شريعتَنا الغراءُ دون نِقص أو زيادة، فكِثير من الناس يهضمون حقوق المرأة في المعايشة الأسرية، حيث ينظرون إليها كأن وظيفتها تنحصر في خدمة الزوج وأولادها، وكأنها لا حظ لها في التمتع بما يتمتع به الرجال من حقوق اوهذا من الظلم البين للمرأة تِرفضه شريعتنا الغراء؛ فشريعتنا تنظر إلى المرأة على نها شقيقة الرجل وشريكته في الأعباء، وتتمتع بجميع الحقوق التي يتمتع بها في مقابل الواجبات التي تلزمها شدد أمين عام هيئة كبار العلماء بالأزهر، على أنه يجب علينا أن نصحح بعض المفاهيم المغلوطة حول منزلة المرأة الاجتماعية؛ فكثير من إلناس يفهمون القوامة فهمًا مغلوطًا؛ حيث يفهمون أن هذا يعنى تفضيل الرجال على النساء؛ ليكون الزوج في المرتبة الأولى، ثم تكون الزوجة فى المرتبة الأدنى، وهذا خطأ، فالقوامة مستولية وتكليف للرجال تجاه زوجاتهم، ولا علاقة لها بالتفضيل على الإطلاق، فالرجل قوَّام على المرأة؛ أي: مسئول عن نفقتها وحمايتها وصيانة كرامتها، ونظرة عابرةً إلى المعاجم اللغوية تظهر هذا المعنى بجلاء، فالقيّم على الشيء: الحافظ له والقائم على شأنِه، وليسُ الزوج فقط هو المكلف بالقيام على شأن المرأة، فمن تكريم المرأة في الإسلام أنها منذ أن تُولد إلى آخر حياتها في عناية الرجال، فقبل النرواج في مسؤولية وعناية أسرتها، وبعد الزواج في مسئولية الزوج، فإن طلقت أو مأت زوجها ، عادت إلى مستولية والدها أو من

يُنِّنَ د. شومان أنه إذا أردنا إنصاف المرأة حقًا، فعلينا أن نعتدل في معالجة قضاياها، فإذا كان بَخْسُ حقوقها مرفوضًا من قبل شرعنا، فإن المبالغة في البحث عن مكتسبات للمرأة قد يضر بها من حيث لا يدري الباحث عن إنصافها، فليس في مصلحة المرأة تلك المطالبات بتخليها عن حشمتها وسترها، وذلك بالتشكيك في فرض الحجاب، الذي هو من تكريم المرأة وصيانتها عن الابتذال، كجوهرة ثمينة تحفظ عن أعين المستهترين، وليس من التضييق عليها، كما يظن بعض النساء والرجال على السواء، وهو ثابت بالنصوص القطعية، وفي مقدمتها كتاب الله.

تابع رئيس المنظمة العالمية لخريجى الأزهر، أمين عام هيئة كبار العلماء، أنه ليس من مصلحة المرأة ما ينادى به البعض من إباحة زواجها بأنثى مثلها، ولا في إباحة ما يسمونه بالمساكنة قبل الزواج، وغير ذلك مما ثبت تحريمه قطعًا في شريعتنا، وكذلك ليس في مصلحتها المطالبة بتسويتها مع الرجل في الميراث، بل إن هذا يفقدها الكثير من حقوقها المالية المستحقة في الميراث، ينقدوق على الرجل نصيبًا في كثير من حالات الميراث، وتتساوى معه في حالات أخرى، فالإنصاف الميريعتنا دون اجتهاد لا تقبله النصوص القطعية في شريعتنا دون اجتهاد لا تقبله النصوص القطعية في كتاب ربنا.

أضاف أنه أيضا ليس فى مصلحة المرأة المسلمة المطالبة بتمكينها من الزواج ممن خالفها فى دينها؛ حيث إن الحياة الأسرية لا تستقيم لزوجة مسلمة زوجها غير

# و و شریعتنا تری المرأة شریکةً للرجل فی الأعباء.. وتتمتع بکل الحقوق والواجبات TRAINING WORKING PERSPEC 2024, TASHKEN 1 9.12 SEPTEMBER 2024,



## ليس في مصلحة المرأة المسلمة المطالبة بتمكينها من الزواج ممن يخالفها في دِينها

مسلم؛ حيث لم يأمره دينه بتمكينها من أداء عبادتها كما تعتقدها، وهنا يقع التنازع والشقاق بينهما، بخلاف غير المسلمة، إذا تزوجت من مسلم؛ حيث يؤمن زوجها المسلم برسولها سيدنا موسى أو عيسى بالضرورة، وهو مأمور بتركها تتعبد على شريعة دينها، ومنهى عن الإساءة لدينها، أو حتى عن الإكثار من مدح الإسلام أمامها، حتى لا يكون من الاستدراج لها لدخولها في لنزاع والشقاق بينهما، فتستقيم حياتهما الزوجية، وللنزاع والشقاق بينهما، فتستقيم حياتهما الزوجية، ولانوج تعنى زيادة التوتر في العلاقات الأسرية، وهذا ما لا يريده شرعنا.

تابع د. شومان حديثه عن الأضرار، التي قد تلعق المرأة سبب مطالبات مخالفة لشرع الله، مبينًا أنه ليس من مسلحة المرأة ما ينادى به البعض من تمكين الأنثى كاملة الأنوثة من التحول الجنسى لتكون ذكرًا، لما فيه من تبديل خلق الله، وليس في مصلحتها أيضًا القول بإباحة الإجهاض من دون قيد أو شرط، فهو يغرى الفتيات بالتخلى عن الضوابط الأخلاقية، والوقوع في الخطيئة لسهولة التخلص من الحمل، إن وجد، ولذا يجب أن يبقى أي حديث عن الإجهاض مقترنًا

بضوابطه الشرعيَّة، وكذا في سائر الحقوق المتعلقة بالمرأة؛ فليست هناك حقوقٌ مُظلقة، والقول بذلك مفسدة مُظلَقَة أول من تستضر بها هي المرأة. أكد أن الأزهر يؤمن بحقوق المرأة، كما حملتها شريعتنا النارا المنارات من المرابدة عن المنارات المنارا

أكد أن الأزهر يؤمن بحقوق المرأة، كما حملتها شريعتنا الغراء، ولذا فهو يمكن للمرأة تمكينًا لا يخطئه منصف، حيثٌ تشارك الرَّجَال في جميع مواقع العمل في الجهات التابعة للأزهر؛ فلدينا العديد من عميدات الكليات الأزهريَّة، وبعض القيادات العليا وصلت إلى اختيار إجداهن مستشارة لشيخ الأزهر الشريف، كما يؤكد ألأزهر حقوق المرأة المتنوعة، في مؤتمراته وندواته وأنشطته المتعددة، ومنها: حقها في التعلم والعمل، وتولى الوظائف العليا في الدولة، وحقها في اختيار شريك حياتها، دون ضغط أو رفض من ولى أمرها، وحقها في السفر من دون محرم متى امنت الطريق، وُحقها في طلب الخلع إن كرهت الزوج دون أن يكون به عيب، وحقها في طلب التطليق للضرر، إن كان الزوج يسىء معاملاتها، كما يؤكد الأزهـر تحريم تطليقها ب تستحيل معه عشرتها، فليس التطليق من الحَقُّوق المطلقة للرجال يفعلونه متى أرادوإ، وكيف يتصور أن شرعنا يقر طلاق رجل لزوجته بعد أن أفنت معه زهرة شبابها عقودًا؛ لتجد نفسها وحيدة، بينما بتمتع هو بزوجات غيرها؟!

اختتم رئيس النطمة العالمية لخريجي الأزهر، أمين عام هيئة كبار العلماء كلمته بأن الأزهر يُشدد على وجوب إيصال حق المرأة المستحق في تركة من مات من قرابتها أو زوجها، وحقها في الحصول على تعويض عن مشاركتها في تنمية ثروة زوجها، يكافئ جهودها التي بذلتها، وإذا لم تأخذه في حياة زوجها أخذته من تركته أولا ثم تأخذ نصيبها من التركة ميراثا، وغير ذلك من الحقوق كثير، وما علينا إلا تأكيد هذه الحقوق، ومطالبة الناس بإعطائها إياها، إضافة إلى احترامها وتقديرها وتكريمها إن أردنا فعلا إنصافها.

# الرّواق

جريدة أسبوعية تصدر نصف شهرية بصفة مؤقتة عن المنظمة العالمية لخريجه الأزهر بترخيص من المجلس الأعله للصحافة

الإدارة | رئيس مجلس الإدارة

الإمام الأكبر **أ.د. أحمد الطيب** شيخ الأزمر

💍 | رئيس المنظمة العالمية لخريجہ الأزهر

أ.د. عباس شومان

🞳 انائبار ئيس المنظمة

أ.د. سلامـة داود السيد/ وائل بخيت

اً أمين عام المنظمة 💍

أ.د. عبدالدايم نصير

💍 رئيس التحرير

حسين عبدالنعيم

👸 مدير التحرير

سعد المطعني

🎳 انائب رئيس التحرير

حسام ممدي

رِّ | المدير العام

أحمد عبدالحميد المستنتبار قانونه |

أحمد التونى

🖔 مستشار فنی

م. محمد عبدالغفار

الإخراج الفنى أحمـد عـاطف

🎳 التصحيح اللغوى

عصر وهدان

قً| المدير الإدارى

عطیات بدوی

وً عنوان المنظمة

جامعة الأزهر - مدينة نصر الحہ السادس - القاهرة

🂆 الموقع الإلكترونى

www.alruwaq.com

🎳 البريد الإلكترونى

rowaq magazine@gmail.com 23868114 : فاکس: 23868114

#### د. عرفة النادى: تبسيط العقيدة لتنمية ضمير الطفل

#### التنزيه الكامل لله سبحانه كقوة

#### غيبية نعجز عن رؤيتها لكننا نخشاها

تحدث د. عرفة النادى، أستاذ العقيدة والفلسفة بكلية أصول الدين، عن أسس العقيدة الإسلامية، وبالتحديدِ التعرف على الذاتِ الإلهية والتركيز علىِ التنزيه الكامل لله سبحانه وتعالى، وأن الله لا يوصف بأى صفة توصف بها الأجسام، وما توصف به الأجسام لا يوصف به الله سبحانه وتعالى، والدليل القاطع قوله تعالى:«ليَسَ كَمِنْلِهِ شَيْءُ وَهُوَ السَّمِيعُ النِّصِيرُ» ( الشوري: ١١ ). أما بالنسبة لِتبسيط هذه المفاهِيم للصِغار، فقد أوضح أن الصغير لا طاقة لعقله

بمثل تلك الأمور، فلا نعطيه أشياء أكبر من سنه، ولولا أن التيارات الخارجية تسرق عقل الطفل بالغزو الفكري وتبث فيه ما هو مخالف للقرآن والسُّنَّة فيجب الحديث معه بما يتناسب مع عقله، فيعرف أن الله قوة غيبية نعجز عن رؤيتها «وَلَمْ يَكُنْ لُهُ كُفُوا أَحْد» (الإخلاص: ٤)؛ فنبدأ إفهام الطفل بأسلوب بسيط

أَضاف أنه يوجد في السُّنَّة النبوية إجماع حول مسائل الشريعة وإلعقيدة والأخلاق ينطلق من الفهم أولًا، وأستطيع

قبول ما يوافق القرآن والسُّنّة ورفض ما يتصادم معهما

يمكن تقريب الفكر بأنك لا تستطيع النظر للشمس، فإن الله هو خالق الشمس، بالإضافة إلى أن العلماء منذ قديم الأزل يقولون إن الفراغ مملوء بالهواء، ولا يستطيع

تمية الضمير من خلال صيام شهر رمضان، وإفهام الصغير جيدًا أنك لو

إختفيت عن الأعين، فإن الله يراك؛ لأنه

أقوى من البشر فيشعر أن هناك قوة أقوى

ممن حوله فيبدأ الالتفات إليها ومراقبتها

بشعوره وباطنه وظاهره ومن ثمّ أنمى فيه يقظة الضمير في كل أفعاله خوفًا من قوة

أحد أن ينكره وننمى فيه أن يلتفت قبلُ ٱلكُلَّام أو الفعل إلَى أن هناك قوَّة غيبيةً مطلعة عِليه والضمير ملتفت إليها.

تحدث أيضًا عن كيفية تربية الطفل على الأخلاق منذ الصغر في ظل الانفتاح على العالم والعولمة بكل ما فيها من حق أو باطل فإن الطفل أصبح مطلعًا عليها، وهنا يجب أن يفهم الطفل أنه مسلم وأن الله أعطاني العقل، والقرآن والسُّنَّة والشرع معًا نِورِ على نور، فأى شيء يراه الطفل يعود بهذا الأمر لعرضه على القرآن والسُّنَّة أولا فما وافقِهما فهو مقبول وما يخالفهما فهو مرفوض وباطل، وذلك للحفاظ على عقول أولادنا.

أَشار إلى أن الغربُّ ساوَّي الإنسان المادي بالحيوانات، حتى قال علماء الغرب: إن المَّادية بدأت لتنهض بالإنسان، ولكن النتيجة أنها قتلت الإنسان بالفعل، أما نحن فقد فضلنا سبحانه وتعالى بالقرآن والسُّنَّة والإجماع والعقول السليمة ومِن ثمَّ يمكن أن نحمى أطفالنا من التطرف ونراقب كل ما يشاهدونه بهدوء ومِن ثمَّ يمكن أن نحمى أطفالنا من التطرف ونراقب كل ما يشاهدونه بهدوء ورفق ونعلمهم ونحذرهم من الألعاب الخطيرة، التي تبث الأفكار الخبيثة.

#### د. مجدى عبدالغفار: يجب على الدعاة الفهم الصحيح للقرآن والسُّنة

#### التطرف فكر منحرف يتطلب

#### المواجهة بالمعروف والرفق واللين

تحدث د. مجدى عبدالغفار حبيب، أستاذ ورئيس قسم الدعوة بكلية الدراسات الإسلامية العليا، عن «الزاد الروحي والإيماني للداعية»، موضحًا أهمية فهم القرآن والسُّنَّة جِيدًا للداعية بالمفهوم الوسيطى المعهود في الإسلام، والذي يسير من منطلقات الأزهر الشريف ومحاولة الأخذ بيدى الدعاة حتى يؤثروا في عباد

أشار إلى أن التطرف يقوم على فكر منحرف، وهذا لا يُواجه إلا بالفكر السليم إلمستقيم، وقاعدتنا في الأزهر الشريف ليأخذ المستقيم بيدى السقيم؛ فلابد أن نفند ما عند السقيم من شبهات دارت في فكره أو تلقاها عن غيره أو اعتقدها اعتقادًا خاطئًا، ولا بد من رده لاستقامة أمره، كما في كتاب ربه وسُنة رسوله وإلى الفم المعتدل لهذا السقيم بالفهم الوسطى. أشار إلى ضرورة نشر مفاهيم الاعتدال والبعد عن الغلو في الدين والتطرف،

وهوما يلزمه دراسة هذه الأمور الواقعية لمن

المستقيم يأخذ بيد السقيم ليعود للفهم الوسطى المعتدل

ندرُّس لهم لمعرفة السبب الذي تسرب إليهم ووقعوا فيه، فإذا درسنا الأسباب استطعنا معالجتها والأحد بأيدى من وقعوا فيها ثانيًا إقناعهم بوسطية الدين والأزهر، وبذلك

من بوسصيه الدين والازهر، وبذلك ينجو من يخاطبهم ومن بعيش في دائرتهم ومناخهم من دائرة التفسير الخاطئ أو التطرف. التحسير المستور المناهيم للدعاة حتى يستطيعوا توصيلها للناس، فقد أكد أننا نستطيع ذلك من خلال فهم القرآن والسُّنَّة ومخاطبة الناس على قدر عقولهم للتعرف لى مناخهم والثغرات الموجودة في بلادهم؛ ليكون الفهم مبنيًا على قدر الإفهام بمعنى

إفهامهم من خلال ما درسناه في الأزهر الشريف ومحاولة الأخذ بأيدى الشارد حتى يكون للإسلام وارد.

مسى يرور مراد المراد الدعاة كثيرة ولكنها تبدأ بالزاد الروحي أولا، وإصلاحه أداة لإصلاح غيره؛ فإذا كان الإنسان صالحًا في نفسه أصلح غيره، وإذا غاب الصلاح غاب عنه الإصلاح، والأمر الثاني في هذه الدورة ضرورة بيان منزلة هذه الأمة في الأخذ بيدى غيرها من خلال الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر في إطار إيماني تعييني بأن من أخذ بيده العاصى للابتعاد عن المعاصى، وذلك عن طريق التدرج والرفق واللين؛ فمن لانت كلمته وجبت محبته.





د. شومان فم افتتاح الدورة الـ 24 لأئمة وواعظات ليبيا:

## الأزهر يفتح أبوابه لكل المسلمين.. لتزويدهم بالعلوم الشرعية والفكر الوسطى

### احذروا.. الدعوات الخبيثة الهادفة لهدم السُّنَّة

#### كتبت- سوسن عبدالباسط:

أكد د. عباسِ شومِان، رئيس المنظمة العالمية لخريجى الأزهر، أمين عام هيئة كبار العلماء، أنِ الأزهر الشريف بقيادة شيخه، فضيلة الإمام الأكبر أ.د. أحمد الطيب، يفتح ذراعيه لجميع المسلمين في العالم، خاصة للأشقاء في ليبيا، لتزويدهم بالعلوم الشرعية والفكر الإسلامي الوسطى، الذي دعا إليه إسلامنا الحنيف، والبعيد كل البعد عن التعصب والتطرف.

جاء ذلك خلال افتتاح فعاليات الدورة التدريبية الرابعة والعشرين، التي عقدتها المنظمة العالمية لخريجي الأزهر لـ ٤٦ إمامًا وواعظة من دولة ليبيا، بالتعاون مع أكاديمية الأزهر للتدريب، بحضور د. سلامة داود، رئيس جامعة الأزهر، نائب رئيس المنظمة، واللواء وائل بخيت، نائب رئيس المنظمة، ود. عبدالدايم نصير، الأمين العام للمنظمة، ود. محمد المحرصاوى، رئيس

أكاديمية الأزهر للتدريب. أضاف د. شومان أن المنظمة العالمية لخريجي الأزهر تعمل مع الأكاديمية العالمية للتدريب لتوضيح وشرح جميع القضايا، وذلك عن طريق مجموعة متميزة من خيرة علماء الأزهر الشريف. موضحًا أن الـدورة الحالية، التي تعقدِها المنظمة العالمية لخريجى الأزهر مميّزة؛ لأنها

تجمع بين مراحل عمرية مختلفة من طلاب في الإعدادية والثانوية والكبار الذين يعملون في الدعوة، والسيدات المعلمات والمحفظات، وتم تقسيمهم حسب أعمارهم واهتماماتهم؛ بهدف رفع مستواهم وثقافتهم الإسلامية والتعريف بعلوم الإسلام ومعنى الفقه والتفسير والحديث والعقيدة وغيرها وتوضيح أهمية كل منها وما تقدمه من فائدة للمسلمين.

أضاف د. شومان: أما بالنسبة للصغار فتعلمهم كيفية التفرقة والانتباه لكثير من الدعوات الخبيثة المغرضة، التي تستهدف التغرير بهم وإيقاعهم والإضرار بوطنهم بدعوات قد يكون ظُاهرها طيبًا، لكنها تنطوى على مقاصد وأغراض خبيثة؛ كدعاوى الذين يقولون نحين نكتفى بالقرآن الكريم، ولسنا في حاجة للسُنَّة النبوية فنقول لهم إن دعوتكم خبيثة؛ لأن المسلم الحافظ للقرآن الكريم لا يستطيع أن يؤدي صلاته، دون الرجوع للسُنّة؛ فلا نستطيع بالقرآن وحده أن نصلى ونصوم ونزكى، فهذه الأحكام ثابتة، ولكن تفصيلها موجود بالسُّنَّة النبوية؛ فهى تتمة للقرآن الكريم في الشرح والتوضيح ولا بمكن الاستغناء عنها.

أشاريد. شومان إلى أن البعض يقول نأخذ بالقرآن والسُّنَّة ولكن لا حاجة لنا بالفقهاء؛ فنحن لم نُؤمر باتباع الفقهاء في القرآن أو السُّنَّة، نقول ا

لهم نعم ولكن نتبعهم بالضرورة؛ لأننا بأنفسنا لا نستطيع استخلاص الأحكام الشرعية ولا اتباعها إلا من خلال الأئمة، والادعاء أننا لسنا في حاجة للفقهاء تضليل وخداع. . أوضح فضيلته أنه بالنسبة لمحاضرات الكبار فإنها تعلمهم أهمية وكيفية الحفاظ على وحدة بلدهم واستعادة قوته وإخراجه مما هو فيه والعمل على جمع الشمل والتخلى عن المصالح الشخصية الضيقة والانتباه إلى مكر الأعداء، الذين أوصلوا بلادهم لما هي فيه حتى تخرج إلى بر الأمان.. ومِن ثُمَّ يعود الوافدون بكثير من النفع الذي

يفيدهم في حياتهم، سواء الصغار أو الكبار، بالإضافة لتعريفهم بمخاطر الإرهاب والتطرف وأن الإسلام لا يقبل التشدد والغلو أو التفريط. وجه د. شومإن، حديثه للمتدربين: عليكم أن تتحاوروا وتسألوا عن كل ما يدور في أذهانكم، وستجدون الإجابة الشافية الصحيحة

قال د. سلامة داود، رئيس جامعة الأزهر، نائب رئيس المنظمة، إن «خريجي الأزهر»، تحرص على استمرار النهوض بالمستوى العلمى والفكرى للأثمة والوعاظ، من خلال المنهج المعرفي والفكرى، للوصول إلى آلية سليمة تصل بالمتدربين إلى تخطى جميع العقبات، التي تعترض طريقهم، لتحقيق جمع الكلمة والوفاق بين أطياف المجتمع.

#### د. عبدالفتاح العوارى:

## النبى كان القدوة المُثلى في حب الأوطان

#### الارتباط بالوطن من علامات الإيمان

أِكد د. عبد الفتاح العواري، العميد الأسبق لكلية أصول الدين جامعة الأزهر بالقاهرة وعضو مجمع البحوث الإسلامية، أننا نعلم أن القرآن الكريم يربط بين الإنسان كخليفة في الأرض وتلك الأرض التي وجد عليها وخلق منها، ومن هنا كان ارتباط الإنسان بوطنه والأرض التي نشأ عليها، وطلب الله منه عمارتها وترقيتها؛ بوصفها رباطًا وثيقًا لا ينفك منه بأى حال من الأحوال.. والسُّنَّة النبوية المطهرة بيَّنتِ أن العلاقة بين الإنسان وبين الوطن الذى نشأ فيه علاقة لا يُمكنُ التفريطُ فيهاً.

جاء ذلك في محاضرة عقدتها المنظمة العالمية لخريجي الأزهر للطلاب الوافدين. أضاف أن نبينا الكريم، صلى الله عليه وسلم ضِرب المثل الأول في هذا الجانب، فحينما أخرجه قومه من مكة، وقبل أن تتوارى بيوتها وقف ونظر إليها قائلًا، صلى الله عليه وسلم: «والله إنكِ لأحب البلاد إلى الله وأحب البلاد إلىّ ولولا أن أهلك أخرجوني منك ما خرجتٍ»، وحينما تركهإ وانصرف مودعا إياها أنزل الله عليه قرآنًا يطمئنه أنه سيعود لهذا البلد منتصرًا، وحقق الله سبحانه لنبيه هذا الوعد، وعاد، صلى الله عليه وسلم، إلى مكة فاتحًا، وكان أصحاب مكة ينتظرون لحظة الانتقام لمّا صنعوه به وبأصحابه المستضعفين الذين اتبِعوه، ولكنه صفح عنهم حتى أن بعض الأنصار ظنوا أن النبي، صلى الله عليه وسلم، حنَّ إلى وطنه، وأنه لن يعود معهم فحزنوا ولكنه عاد معهم إلى المدينة المنورة وظل بينهم



#### 🥊 🥊 كونوا جنودًا مخلصين تدافعون عن بلادكم وتصونون ترابها وحدودها

حتى انتقل إلى الرفيق الأعلى، وفي هذا أيضًا دلالة على ارتباطه بالوطن الذي آواه، والذي كان أهله حماة له، ناصرين لدِينه وهذا كله دلالة على ارتباط النبي صلى الله عليه وسلم

بالوطن. أوضح أن هذه المعانى نوضحها للوافدين ولأبنائنا وشبابنا، فلتكن لكم في رسول الله، صلى الله عليه وسلم، الأسوة الحسنة، واحذروا أن تفرطوا في ذرة من تراب الوطن،

تِعلقكم بِهِذا الوطن. أما عن أهمية مثل هذه الدورات فأوضح أنها تأتى لإحداث يقظة عند الشباب السلم، وتعمل على بناء الانتماء الحقيقي الذي ينشأ فيه هؤلاء الشباب حتى لا يفرطوا فيه أبدًا، ولكي يقوموا بواجبهم نحو وطنهم، الذي تربوا فيه وشربوا من مائه وأن يكونوا جنودًا مخلصين يدافعون عن حماه ويحمون حدوده.

الذى نشأتم فيه؛ لأنه من علامات الإيمان

#### د. المحرصاوب:

## الإسلام رسالة عالمية تدعو للأخوة الإنسانية

#### نستهدف تجديد الخطاب الدينب وتجفيف منابع التطرف

قال د. محمد المحرصاوى، رئيس أكاديمية الأزهر العالمية للتدريب، إن الإسلام رسالته عالمية، تدعو إلى الأخوة الإنسانية والرحمة والتسامح والاطمئنان، فالإسلام وضع قواعد التعايش السلمى، وحرية العقيدة، واحترام عقائِد الآخرين، مصداقًا لقوله تعالى: «لَكُمْ دِينَكُمْ وَلِيَ دِينِ»، وإن التميز بين البشر يكون

جاء ذلك خلال محاضرته، التي ألقاها في الـدورة التدريبية الـ ٢٤ لأئمة وواعظات ليبيا، والتي عقدتها المنظمة العالمية لخريجي الأزهر، بالتعاون مع أكاديمية الأزهر العالمية لِلتدريب، تحت عنوآن: «المواطنة».

أكد د. المحرصاوى أن الإسلام هو رسالة السلام للعالم، وأن الإرهاب لا دين له ولا وطن، فلنكن يدًا واحدة ضد الإرهاب، لأن الإرهاب أساسه التطرف الفكرى، وأساس التطرف الديني هو أن الدعوة تعاطاها من لا يحسنها، ومن هنا فإننا نعمل من خلال هذه الدورات على تجديد الخطاب الديني، حتى يتم تجفيف منابع التطرف.

أضاف أن الأزهر الشريف هو قبلة العلم للمسلمين؛ فهو منارة العلم الشرعى السليم،

وفِق ما جاء في كتاب الله وسُنَّة رسوله، دون تأويل، أو تحريف، أو إخراج للنصوص عن سياقها، فالأزهر الشريف له جهود كبيرة في معالجة الكراهيّة والعنف ورفض الآخر،

وينظر إلى الوطن على أساس التشارك الإنساني، ليعيش فيه الجميع بسلام وأمان. وفي ختام المحاضرة، أجاب د. المحرصاوي عن أسئلة واستفسارات المتدربين، وطالبهم بأن يستفيدوا من خبرات العلماء المحاضرين، لتكون مرجعًا لهم، وطريقًا يسيرون على دربه.

الرواق

د. أيمن الحجار:

## المتطرفون أساءوا فهم الأحاديث النبوية

#### 🧖 عدم إتقان «العربية» والفهم الخاطئ للنصوص.. أهم الأسباب

#### كتبت- آية الحسيني:

أكد د. أيمن الحجار، الباحث الشرعى بهيئة كبار علماء الأزهر، في محاضرة له بعنوان «أحاديث نبوية أخطأ المتطرفون فهمها»، أن من أسباب الفهم الخاطئ للأحاديث؛ عدم التمكن من قواعد اللغة العربية وآدابها، والفهم الخاطئ للنصوص، والتأويل الذي لا يستند إلى دليل علمى، وكذلك عدم جمع روايات الحديث الواحد، وعدم فهم الحديث في ضوء مقاصد

أشار إلى أن عدم معرفة سبب ورود الحديث عند بعض الناس فد يكون سببًا خطيرًا ومدخلًا لخلط الفهم الخاطئ في الأذهان، ولا بد لمن يتصدى لشرح الحديث أن يراجع سبب وروده؛ إذ يحيط علماً بالظرف الذي نزل فيه الحديث فيفهمه فهمًا صحيحًا دقيقًا، لكن قد لا يتم الإلمام بسبب النزول مع تناقل وتواتر الأحاديث، فيحدث الخلل ويخطئ البعض فهمها؛ مما

الصحيح ونعمل به.

أضافٍ د. أيمن الحجار، أن من أهم الأحاديث



يتيح للمتطرفين تفسير معنى الحديث بغير معناه الحقيقى ونشره للناس على هذا الوضع، فيسبب تشددًا وفسادًا في الأرض بين الناس، مشددًا على أن ذلك يحتم علينا التحرى في سبب نزول الحديث ومصدره كي نتأتي الفهم

التي أخطأ المتطرفون فهمها هو حديث «أمرت أن أقاتل الناسَ حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله وأنَّ محمدًا رسول الله، ويُقيموا الصلاة، ويُؤتوا الزكاة، فإذا فعلوا ذلك عصموا منى دماءهم وأموالهم إلا بحقِّ الإسِلامِ، وحسابهِم على اللهُ تِعالى»؛ فقد حاولوا أن يأخذوه دليلًا لهم على أفعالهم الإجرامية التى قاموا فيها بإزهاق الأرواح البريئة، وأيضًا حديث: «أتسمعون يا معشر قريش؟ أمَا والذي نفسُ محمد بيده، لقد جئتكم بالذبح»، منبهًا إلى أن المتطرفين فهموه فهمًا خاطئًا واتخذوا من هذه الجملة فقط درعًا لهم في التدمير والتخريب وإيقاع الناس



في التشتت، موضحًا أن النبي، صلى الله عليه وسلم، قاله على سبيل التهديد، عندما كان قومه يتغامزون عليه، وليس على سبيل الوعيد، الذي ينتج عنه هذا الفعل.

كذلك حديث النبى: «من رأى منكم منكرًا فليغيره بيده»؛ ففهموا منه أن أي إنسان يستطيع أن يقوم بالأمر بالمعروف والنهى عن المنكر بيده، وهذا ليس المقصود من الحديث؛ فالصحيح أن المعنى بهذا هوولى الأمر ولا يحق للأفراد أن يفعلوا ذلك.

وفي سؤال من أحد الحضور عن الصلة بين معنى حديث: «أمرتُ أن أقاتل الناسَ حتى يشهدوا أنْ لا إله إلا الله وأنَّ محمدًا رسول الله، ويُقيموا الصلاة، ويُؤتوا الزكاة، فإذا فعلوا ذلك عصموا منى دماءهم وأموالهم إلا بحقَّ الإسلام، وحسابهم على الله تعالى» وبين الفتوحات الإسلامية، أجاب بأن الرسول أمر بتبليغ رسالة الله وتعريف الناس بالإسلام ودعوتهم إليه بالسِلم والموعظة الحسنة، وأنَّ الفتوحات الإسلامية إنما جاءت بطلب الناس ورغبة منهم في ترك عبادة الأوثان وغيرها، فكانت الفتوحات ملبية ومحققة لرغبة الفرد فى البحث عن الدِّين الصحيح ومعرفة طريق اللَّه سبحانه وتعالى.

أضاف أن الفتوحات الإسلامية والتعريف بالدين الإسلامى في مختلف البقاع انتشر بالمح اورة وليس بحد السيف على وجه الخصوص، فلماذا أخذ المشددون والطاعنون في الفتوحات الإسلامية هذا الباب سببًا من أسباب سفك الدماء والطعن في طريقة نشره؟، مستطردًا أنه إذا ما تم محاربة الرسول وصده عن التبليغ وحجب الناس عن الوصول إلى الدين الصحيح؛ كان من حق الناس على الرسول وأصحابه نصرة الدين والتعريف به ونشره والدفاع عن الإسلام في وجه من يعتدى عليه.

# د. الجندى: الإسلام أعظم دعوة لاحترام خصوصية

قال د. محمد الجندى، عميد كلية الدعوة الإسلامية بجامعة الأزهر بالقاهرة، إن وثيقة المدينة هي أعظم الوثائق الإسلامية، التي رسحت مفهوم البر والقسط في التعامل مع الآخر، وكانت تلك الوثيقة نقطة انطلاق لعدة حقوق كفلها الإسلام لغير المسلمين، في صورة تسامحية، ترسخ مفه وم المواطنة باتساع شديد، ليستوعب غير المسلمين، على الأساس الإنساني. جاء ذلك خلال ورشة عمل بعنوان: «احترام ممارسة الأديان وحرية المعتقد»، في ختام

المنظمة العالمية لخريجي الأزهر على مدار شهر كامل، بمقرها الرئيس بالقاهرة، لعدد من إلطلاب الوافدين، من مختلف الجنسيات. أكد عميد كلية الدعوة الإسلامية بجامعة الأزهر، أنه في ظل التشريع الإسلامي، حظى الآخر بحقوقه كأملة، تحت ظلال الأخلاق الإسلامية، بما لم يمنحه له أى قانون في أى بلد آخر، فكفل الإسلام حق الأمن لغير المسلمين على أساس إنسانيتهم، وحياتهم مع المسلمين في

وطن واحد، وقد شدد الإسلام العقوبة على من فعاليات سلسلة من ورش العمل، التي عقدتها رُوعهم، أو أراق دمهم، أو بغي عليهم، طالما كانوا معاهدين، ووجه الإسلام أعظم دعوة في تاريخ البشر إلى احترام خصوصية الأخر، مشددًا على عدم إكراهه في الدين، وقد جمع الإسلام في أسس المعاملة كل أطراف الحسن والأدب.

أوصى الطلاب الوافدين بأن يكونوا قدوة في تعاملاً تهم مع الأخرين في بلدانهم، وأن تكون الدعوة إلى الإسلام، بمكارم الأخلاق، والموعظّة

#### د. وصطفی صلاح:

#### الفتوى تتغير بتغير الزمان والمكان والأحوال

قال د. مصطفى صلاح، أستاذ الفقه المقارن بكلية الشريعة - القانون، بجامعة الأزهر بالقاهرة، في محاضرة تحت عنوان: «فقه المعاملات المالية في الإسلام»، إن الفتوى تتغير بتغير الزمان والمكان والأحوال والأعراف والمصلحة، في إطار مبادئ الشريعة الإسلامية، وهذا يعد تطويرًا مواكبًا لتغيرات أحوال فقه المعاملات

جاء ذلك ضمن فعاليات دورة: «تفنيد الفكر المتطرف»، التي عقدتها المنظمة العالمية لخريجي الأزهر بمقرها الرئيس بالقاهرة، لأئمة ليبيا، تحت رعاية فضيلة الإمام الأكبر أ. د. أحمد الطيب شيخ الأزهر، بالتعاون مع أكاديمية الأزهر العالمية لتدريب الأئمة

أُوضَح المراحل الأساسية للنظر الفقهى في كل القضايا في الإسلام، والتي يجب على الفقيه أن يعرفها حتى يفتى فتوى صحيحة، وذلك بمعرفة كيفية التعامل مع المستجدات، من خلال أربع مراحل أساسية: (التصور، والتكييف، وجمع الأدلة، والفتوى)، مشيرًا إلى أن الأدلة المتفق عليها، هي الكتاب، والسُّنَّة والإجماع والقياس، ثم تطرق إلى الأصل في عقود المعاملات المالية، والفرق

بين الفتوى والحكم. وفي ختام المحاضرة، نصح د. مصطفى، المتدربين بكثرة البحث والأطلاع في الكتب الفقهية، بداية بالأصول ونهاية بالأبواب الفقهية، وأجاب عن العديد من أسئلتهم واستفساراتهم.

#### د. عبدالله عزب:

### تمسَّكوا بالمنهج الرباني من الكتاب والسُّنَّة دون تحريف أو تبديل



ألقى د. عبدالله عزب، أستاذ العقيدة والفلسفة، بكلية أصول الدين بالقاهرة، والعميد السابق لها، محاضرة بعنوان: «السلفية المعاصرة ما لها وما عليها»، ضمن فعاليات دورة: «تفنيد الفكر المتطرف»، التي عقدتها المنظمة العالمية لخريجي الأزهر لأئمة ليبيا، تحت رعاية فضيلة الإمام الأكبر أ. د. أحمد الطيب، شيخ الْأَزْهر الشريف، بالتعاون مع أكاديمية الأزهر العالمية لتدريب

قال د. عزب إن أهل السُّنَّة والجماعة يتمسكون بالمنهج الرباني من الكتاب والسُّنَّة، وهم أصحاب الرسول، صلى الله عليه وسلم، ومن اتبع طريقهم قولًا وعملًا ، ومن ساروا عليه من غير تحريف ولا

أُوضح الفرق بين السلف والسلفية، مشيرًا إلى أن سبب هذا التفريق هو إعمال العقل في نصوص الوحي، أو عدم إعماله .. مشيرًا إلى أن منهج السلف ادعته مناهج مختلفة، منها: مدعو السلفية، الذين يثبتون النصوص على ظاهرها، مما أوقعهم في الخطأ. الوافدون من ليبيا.. فم الدورة التدريبية بـ«خريجم الأزهر»:

# لجهود الإمام الأكبر في نشر صحيح الأ

## وَ اتعلمنا الوسطية وصحيح الدِّين والحوار الهادئ وقبول الآخر

اشاد الوسري الساد الوسوي المستوى المس الدورة الرابعة والعشرين، التى عقدتها المنظمة العالمية لخريجي الأزهر، لدعاة وطلاب ومعلمات ومحفظات القرآن الكريم، والتي أعطتهم الفرصة لينهلوا من علماء ومشايخ الأزهر الشريف، الذين تمتعوا بسعة الصدر لسماع كل ما يدور في عقولهم من أسئلة وأفكار وتصحيحها بالأدلة والبراهين من القرآن والسُّنُـة النبوية؛ ليكونوا قادرين ومسلحين

كما قدموا الشكر لفضيلة الإمام الأكبر أ. د. أحمد الطيب، شيخ الأزهر، على رعايته لهذه الدورات المجانية، التي تقدم لراغبي التفقه في الدين من مسلمي العالم.. وأعربوا عن سعادتهم بزيارة مصر لما وجدوه من حفاوة وترحاب من جانب المنظمة العالمية لخريجي الأزهر، وأشادوا بحُسن التنظيم واختيار موضوعات الدورة التي تتجاوب مع المستجدات، وتتواكب مع ما

بالعلم للرد على المتشددين.

يحدث فى وطنهم. تميزت الدورة بأنها ضمت جميع الأعمار والفئات؛ من أطفال وشباب ورجال ونساء، وتحدث العلماء مع الجميع بما يناسب أعمارهم واهتماماتهم، حتى نالت

استحسان جميع الوافدين من ليبيا. • يقول على أحمد خليفة شميلة، مدير فرع المنظمة العالمية لخريجي الأزهر بليبيا، إن الدورة التدريبية رقم ٢٤، دورة مباركة؛ لتزامنها مع ذكرى المولد النبوى الشريف، وأعرب عن بالغ شكره لفضيلة الإمام الأكبر أ. د. أحمدِ الطيب، شيخ الأزهر، على هذه المنح، التي يقدمها لأبناء المسلمين في كل أنحاء العالم، وتتمثل في برامج ودورات تستهدف تفكيك الفكر المتطرف وتصحيح المفاهيم المغلوطة وفهم صحيح الدِّين وأخَّذه من العلماء الأجلاء؛ حيثٍ إن الأزهـر مؤسسة دينية عِلْمِية قائمة منذ أكثر من ألف عام، وتؤدى رسالتها على

أضاف أنه حرص على أن تضم الدورة مختلف الأعمار، خاصة الأطفال والشباب من حفظة القرآن، الذين جاءوا لينهلوا العلم من علماء أجلاء يأخذون بأيديهم لفهم صحيح لمختلف القضايا، التي تهم المسلم المعاصر وتقديم مبادئ الإسلام الصافية، لينشأوا على العقيدة الصحيحة، ويزداد ارتباطهم بالأزهر الشريف، منذ

أوضح أن الدورة التدريبية تستغرق أسبوعين، وتشمل ٢٥ محاضرة تقريبًا، وسوف تساعد هؤلاء في التصدى للأفكار الهدَّامة بصحوة دينية من الأزهر الشريف، إلذى يدرس صحيح الدِّين، كما ورد عن الرسول الكِريم. أعرب عن شكره لكل العاملين في مؤسسة الأزهر الشريف من مشايخ وعلماء ومنظمين، وكل من أسهم

فى تدريب وتعليم الوافدين القادمين من ليبيا. يـرى خليفة ربـح، أن مثل هـذه الــدورات توض الإشكاليات المختلطة والأفكار المشوشة، التي تدور في أذهاننا مثل الفوارق بين المذاهب الأربعة، وقد فسر لنا العلماء أهميتها حتى نستطيع الرد الصحيح على طلابنا وهذه الفروق رحمة، وأيضًا استفدت كثيرًا من وثيقة الأَخوة الإسلامية، وكيفية التعايش السلمي في المجتمعات، وأهمية بيت العائلة في تعميق التماسك الاجتماعي في مصر.

أضاف أحمد البلعزى، أن ليبيا تتميز بأنها لا يوجد فيها تطرف ديني إلحادي، ولكن مشكلتنا تكمن في التطرف السلفى الجديد المتشدد، وهذه آفة دخلت مجتمعنا



# التدريب على تفكيك التطرف وتصحيح اله













## 🥊 تنظیم جید.. وعلم نافع یلبی الاحتياجات ويتجاوب مع المستجدات



## 🥊 ما تعلمناه سنطبِّقه في بلدنا الذي يعانى التمزق ويحتاج إلى لم الشمل

على يد مجموعة تدعى فهم الدِّين دون الرجوع إلى علماء الأمة أو مشايخها، مؤكدًا أن التطرف الفكرى من بعض المسلمين مشكلة تشوه الدين الإسلامي.. ولذا استفدت كيفية الرد على هذه الإشكاليات مع عدم الغلو فى الفتوى فلا يصح تحريم كل شيء أو التفريط فى كل

أشار إلى أنه سعيد بما يحدث من تطور في مصر؛ حيث كانت آخر زيارة لها منذ ١٠ سنوات، وأهم شيء حدث في مصر العروبة وقبلة المسلمين استقرار الأمن، وتلك نعمة كبيرة لا يشعر بها إلا من يعانى في وطن متمزق.

.....

أكد أن الأزهر الشريف منارة العلم، وندعو الله أن يديمه على رءوس المسلمين في جميع أصقاع الأرض، ليستفيد منه كل مسلم وسطى وينشر دين سيدنا محمد، عليه الصلاة والسلام. • أما على الدين الصالحي، فيقول: حضرنا إلى المنظمة

العالمية لخريجى الأزهر؛ لنتعلم من العلماء الكبار، الذين يتحدثون عن الوسطية والدين المعتدل ويحذروننا من الانجراف عن مبادئ الدين الصحيحة وعدم التعصب أو نشر العنف، بل يوصى كل عالم بضرورة إظهار الإسلام بصورة جميلة وهي حقيقة الدّين.

أوضح أنه بعد عودته لبلده سيتولى تبسيط هذه المفاهيم ونقلها إلى الطلاب في ليبيا، قائلًا: إن الرسول الكريم أمرنا بأن نخاطب الناس على قدر عقولهم وحسد فهمهم وأعمارهم، حتى يكونوا قادرين على الاستيعاب ويستفيدوا من العلم، الذي لم يتمكنوا من الحضور إلى مصر ليتلقوه في مثل هذه الدورة القيّمة، التي تساعد في تُجديد المعلومات والخطاب الديني الوسطى لجمع شتات الأمة؛ فالتشدد يرسم صورة غير حقيقية عن الدين الحنيف المعتدل.

أشار إلى أنه من واقع مخالطته للمصريين وجدهم شعبًا راقيًا؛ فهم أهل علم ومعرفة وحضارة وشعب يرحب بالضيوف، وأحب اللهجة المصرية وأجيد التحدث بها. أُضافٌ: أتمنى أن تنعم ليبيا بالأمن؛ لأن الانفلات الأمنى أدى إلى تفكك الأسرة، وسوف أدعو أهل بلدى أن يجتمعوا على كلمة واحدة، ويعيشوا إخوة، ننبذ العنف والتطرف بجميع أشكاله حتى تعود ليبيا بلدًا حضاريًا اقتصاديًا.

أضاف: أحيى فضيلة الإمام الأكبر شيخ الأزهر على مجهوداته في زمن صعب؛ فهو يعيش مرحلة جهاد لحماية الدين الإسلامى من الهجمات والتشويش، الذى يتعرض له، كما أن فضيلته يسعى لنشر الدين الوسطى، وأدعو الله أن يسدد خُطى شيخنا الجليل.

• أما بالنسبة للنساء فتقول رحمة بلعبد، محفظة قرآن كريم: جئت لحضور الدورة حبًا في العلم الأزهري،

# ين وتعميق الأخوة الإنسانية والتعايش السلمى

الرواق

## ق | 25 محاضرة علمية تشتبك مع قضايا العصر وتتصدى للفكر الهدام وتفنِّد الشبهات



# فاهيم المغلوطة وفهم النصوص الدينية



براءعلى طليقة







أيمن العايب

وسأحاول نقله إلى طلابي وأهلى وأصدقائي في ليبيا، خاصة أن بلدى به كثيرٍ من الفرق والاختلافات الدينية، وكل واحد يتمسك برأيه ويتشدد، ويصل الأمر لفرض الـرأى بالقوة، بالإضافة إلى الإرهـاب، الـذى انتشر في بعض المحافظات الليبية، وذلك يؤثر على العقيدة الصحيحة، ويحدث بلبلة عند الشباب ويثير الفتنة ويزيد الفرقة بين الأسرة الواحدة.

أَضَافِت: أَحاولُ أَن أُوجِه مجهودى للأمهات، لأَن الأم هي أساس البيت، وهي التي تغرّس المفاهيم في الأبناء

• قالت كريمة أحمد شميلة، حاصلة على ليسانس اللغة الإنجليزية: حرصت على حضور الدورة لأفيد نفسى أولًا قبل أن أفيد غيرى؛ لأتعلم وأتثقف وأفهم أمور ديني جيدًا، خاصة أن جامعة الأزهر معروفة بأنها أكبر مكان لتعليم الدين الصحيح، وأعلم أولادى وأطبق مفاهيم لا

أشارت إلى أن ليبيا تمضى في عدة اتجاهات؛ البعض متشدد جدًا، وآخرون يقعون في التفريط والبعد عن الدِّين، وحتى ينصلح حال المجتمع بأكمله، فلا بد من العودة للوسطية، وسوف أركز على النشء الجديد؛ لأنه سيحمل راية البناء في ليبيا.

 قالت الشيخة حليمة سليمان، محفظة قرآن كريم وطالبة بكلية القراءات؛ فور الدخول إلى مصر، شعرتٍ بشيء يجذبني ويريح قلبي، وتذكرت أن ذلك بسبب أِر مصر ذُكرت صراحة في القرآن الكريم، مشيرة إلى أن حضور الدورة يفيدنا في كيفية الرد على المتشددين، ويكون لدى سلاح وعلم يجعلني قادرة على المواجهة والإقتاع، خاصة أنه توجد فئة لو خالفتهم في الرأى تَصبح عدوًا لهم ومستهدفًا من جانبهم.

أضافت أحاول الآقتِداء بالرسول الكريم، فعندما دخل المدينة جعل الناس أحرارًا في عقيدتهم، ولم يكره أحدًا على الدخول في الإسلام، ورغم أن ليبيا أغلب سكانها مسلمون، فإننا نعانى تشدد المسلم ضد أخيه المسلم، لكن الأفكار لا تُفرض بالقوة.

## التشدد آفة تهدد المجتمعات..

#### بالفتن والصراعات



## سعداء بزيارة مصر والتزود بعلم شرعى من شيوخ أجلاء

● تقول أمينة أحمد، طبيبة: نحن في أشد الحاجة لمثل هذه الدورات لتساعد الشباب والأطفال في الفهم الصحيح للدِّين وعدم الانزلاق إلى هاوية التشدد، خاصة أن العلماء أوضحوا خطورة التشدد على الأسرة والمجتمع ككل.

• اتفقت معها نجية حسن مؤكدة أن هذه التوعية

تساعدنا في حماية أولادنا ومعرفة الوجه المشرق الصحيح للدين الإسلامي، وتعليم الأم كيفية التعامل مع أولادها في ظل الظروف الصعبة التي يمر بها بلدنا

.... • مفتاح النقيبي، طالب بالصف الأول الثانوي، يقول: حضرت الدورة لأسأل العلماء عن بعض المفاهيم، التي

مبادئ التعامل السمح والحوار الهادئ وقبول الآخر والتعاملِ الصحيحِ مع غير المسلم، ولهذا أتمنَّى زيادةٌ العلم الأزهرى وأدخل كلية الشريعة بعد الانتهاء من دراستى الثانوية، وهذه وصية جدى، الذى درس وتعلم فِي الأزهرِ الشِريفِ وسوف أحقق وصيته. أضاف: أريد أن أعيش سنوات الجامعة في مصر؛ لأن

مصر جميلة مع أصدقائي من مختلف الأعمار والمدارس وسعدت عندما جلس معنا المشايخ للترحيب بنا وأعطونا المعلومات عن الأزهر الشريف، وهناك محاضرات توضّح لنا كيفية تفنيد الأفكّار الدينية المغلوطة لدى الشباب؛ لبعده عن التعاليم الصحيحة؛ حيث أوصانا الشيوخ بضرورة سؤال أهل العلم عندما يختلط علينا أى أُمر، وسؤال أكثر من شيخ واللجوء للعلماء المعروف عنهم الاعتدال والمرونة .. بالإضافة إلى ضرورة إعمال العقلُ فيما يقدم لنا من أفكار، وأكد لنا العلماء الدين يسر ونبذ العنف وجاء لإسعاد البشرية ولذا يجب

● عبدالحكيم خليل، طالب بالصف الثاني الثانوي، يقول: فرحت جدًا عندما جاءتني الفرصة لزيارة مصر وحضور دورة علمية تتبع جامعة الأزهر الشريف، خاصة

أَن الأزهر الشريف له مكانة كبيرة عند كل ليبي، ويطمح أِن يحالفه الحظ ويدرس في جامعة الأزهر، مشيرًا إلى

أِن الدورة ناجحة بكل المقاييس، سواء من حيث التنظيم

• قال أيمنِ العايب، بالصفّ الثالث الإعدادي، إنه

سيحكى لأصدقائه عن مدى الاستفادة من الدورة

العلمية على مدار أسبوعين، والتى تضمنت التعريف بأحكام القرآن الكريم والسنة النبوية.. ولهذا نقدم

الشكر للأزهر الشريف على كل المجهودات المبذولة

وحفاوة الاستقبال من المنظمة العالمية لخريجي الأزهر

وبِرنِامج الزيارة الذي حرص على تقديم البادة العلمية وِأَيضًا ٱلبرنامج الترفيهي وزيارة بيوت اللهِ.

أضاف إنه عندها يعود لبلده سيتحدث مع أصدقائه عن

مصر وجمالها وطيبة أهلها، ويتمنى أن تتكرر مثل هذه

الزيارة وحضور دورة أخرى، وأن ينال شرف الجلوس مع العلماء والمشايخ واستكمال دراسته بجامعة الأزهر

• على محمد خلف، بالصف الثالث الإعدادي، يقول: سعدت بهذه الفرصة لحضور الدورة التابعة للأزهر

الشريف لزيادة التعلم والثقافة وفهم الأفكار، التي

يختلف حولها البعض والوصول للعلم الصحيح، وتعلم

أو اختيار موضوعات المحاضرات.

الابتعاد عن التشدد.

مصر بلد حلو جميل، وهذا أسمعه من كل الذين تعلموا في مصر وأخدوا بركة التعليم الأزهرى.

• أما براء على طليقة، وهي أصغر وافدة في الصف الثالث الابتدائي، فتقول: تعلمت أهمية الصلاة والصوم وحب بلدى وأحب الأزهر وأفرح جدًا عندما أحضر

سوسن عبدالباسط

9

## المولد الشريف.. خير أيام الدنيا



#### د. حمد الله حافظ الصفتى

hmdallah.safti@gmail.com

إن الله جلَّت قدرته، وتعالت عظمته، خلق الوجود وآجرى فيه قانونًا إلهيًّا لا يتغير، هو قانون الاصطفاء والتفضيل، فما من جنس من أجناس الوجود إلا اصطفى الله تعالى بعض أفراده، ففضلهم على بقية أفراد جنسهم، وفي هذا يقول الله تعالى: «انظُرْ كَيْف فضًّالنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ وَلَلاَحْرَةُ أَكْبَرُ دَرَّاتٍ وَأَكْبَرُ تَقْضِيلًا» (الإسراء: ٢١)، فجعل سبحانه من التفضيل قانونًا ساريًا في الدنيا وفي الأخرة على السواء، لا سُتِثْ منهما شـه على السواء، لا سُتِثْ منهما شـه، من سُتِثْ منهما شـه، من سُتِثْ منهما شـه، من سُتِّه من سُتِّه من سُتِه السواء، لا سُتِثْ منهما شـه، منهما شـه، منهما شـه، من سُتِّه منهما شـه، منهما

وسريان قانون التفضيل في أجناس الوجود كلها: مما يدركه المتأمّل لأوَّل النظر، فإنك إن نظرت في جنس الزمان، وجدت الله تعالى قد اصطفى بعض الأزمنة، ففضلها على بقية الأزمنة والأوقات، فاصطفى يوم الجمعة، ويومى العيدين، ويوم عاشوراء، وشهر رمضان، إلى غير ذلك من أزمنة فاضلة، جمعها الحافظ البيهقى في كتاب «فضائل الأوقات»، فإذا نظرت في جنس المكان كذلك، وجدت الله تعالى قد اصطفى بعض الأماكن أيضًا، ففضلها على بقية الأماكن والبقاع، فاصطفى مكة المكرمة، والمدينة المنورة،

وبيت المُقدس، وطور سيناء، وغيرها من أماكن فاضلة. بل إن الله سبحانه أجرى قانون التفضيل في أنبيائه ورسله، عليهم الصلاة والسلام: «بَلْكَ الرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَغْضَهُمْ عَلَى بَغض» (البقرة: ٢٥٣)، «وَلَقَدْ فَضَّلْنَا بَغْضَ النَّبِيِّنَ عَلَى بَغض» (الإسراء: ٥٥)، بل لقد أجراه سبحانه في أسمائه الحسني التي لا تُعدُّ ولا تُحصى، فاصطفى منها تسعة وتسعين اسمًا من أحصاها دخل الجنة، ثم اصطفى من التسعة والتسعين: اسمًا واحدُا أعظم، جعله مفتاح باب الإجابة والطّلب، وقد اختلف العلماء في تعيينه على تسعة وثلاثين قولًا، جمعها الحافظ السيوطى في رسالته: «المنظم في بيان الاسم المعظم».

وقد جعل الله قانون التفضيل دائرًا في الوجود على سُنَة محكمة دقيقة، فتتفاضل أفراد الأجناس فيما بينها، بما أودعه الله تعالى فيها من ألوان الفضائل والمناقب والميزات، وإلى ذلك أشار المولى سبحانه في قوله: «تلك الرُّسُل فَضُلْنَا وإلى ذلك أشار المولى سبحانه في قوله: «تلك الرُّسُل فَضُلْنَا وَالِيهَ عَمْنَ مُنْهُم مِّن كُلُمُ اللَّهُ وَرَفَعُ بَعْضَهُمْ دَرَجُاتٍ وَآيَدَنَاهُ بِرُوحِ القَدْسِ، وَآيَيْنَاتِ وَآيَدَنَاهُ بِرُوحِ القَدْسِ، البقرة: ٢٥٣)، حيث فصَلت الأية تفصيلاً دقيقاً: أسباب تقاضل الرسل الكرام فيما بينهم، على حسب المناقب والفضائل والارتفاع في الدرجات، كما أشار النبي، صلى عليه الشمس: يومُ الجمعة، فيه خَلِقَ آدَمُ، وفيه أدْخِلُ الجنّة، عليه الشمش: يومُ الجمعة، فيه خَلِقَ آدَمُ، وفيه أدْخِلُ الجنّة، مسلم)، فعدد في الحديث الشريف ما أودع الله في يوم مسلم)، فعدد في الحديث الشريف ما أودع الله في يوم الجمعة من الخصائص والمناقب وأنواع العطاءات الإلهية، الجمعة من الخصائص والمناقب وأنواع العطاءات الإلهية، في معرفة وقوية الله تعالى على

فإذا ما جئنا للحديث عن يوم مولده، صلى الله عليه وآله وسلم، وجدنا الحق تعالى قد تجلى فيه على البشرية بأعظم نعمة، وأكرم مبنة، فأخرج فيه نبينا، صلى الله عليه وآله وسلم، إلى الوجود، وأبرز نجمه إلى هذه الدنيا، وأظهر نوره، الذى بدد ظلام البشرية، وجعله الله تبارك وتعالى بابا يسلك منه العباد إلى الله، ومصباحًا يهتدى به الخلق إلى الحق، ودليلًا يسلك به العباد إلى مرضاة الله عز وجلِّ، «هُوَ الذي بَعْثَ فِي الْأُمْيِّينَ رَسُولًا مِنْهُمْ يَتُلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُزكِّيهِمْ الْجَابُو وَلَعْكُمْ قَوْنِ كَانُوا مِن قَبْلُ لَغِي صَلَالًا مَبْيِنِ» (الجمعة: ٢).

يقول الإمام النووى- رضى الله تعالى عنه- فى (شرح صحيح مسلم): «النعمة: ما لا يوجب ألمًا، ولا يُعقب ندمًا»، فالنعمة الحقيقية هى التى تكون سعادة كلها من أولها إلى منتهاها، أما ما يضرح به الإنسان فى بادئ الأمر، ثم تكون عواقبه بعد ذلك وخيمة، فليس من السعادة فى شىء، فإن قابلت هذ المعنى للنعمة، بقول المولى تبارك وتعالى: «وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا وَسَلَم، نعمة خالصة، إذ بعثه ربه تعالى رحمة للخلق كافة، فلو وسلم، نعمة خالصة، إذ بعثه ربه تعالى رحمة للخلق كافة، فلو قائل بعد هذا: إن يوم المولد خير أيام الدنيا: لكان صادقًا والنعمة التامة، وباب الخير للبشرية كلها، فحقَّ على كل مسلم أن يفرح بمولده، وأن يؤدى شكر تلك النعمة العظيمة، برًا أن يؤدى شكر تلك النعمة العظيمة، برًا وإجلالًا لرسول الله، صلى الله عليه وآله وسلم.

# «السلام والإنسانية» برنامج جديد لـ «سفراء الأزهر»

## 🦁 د. الهدهد: الإسلام أول رسالة عالمية تتأسس على مبدأ المواطنة

افتتح بمقر المنظمة العالمية لخريجى الأزهر، برنامج «السلام والإنسانية.. الواقع والمأمول»، بالتعاون مع مكتبة الإسكندرية، ضمن مشروع «سفراء الأزهر»، بمشاركة ٥٠ من أعضاء هيئة التدريس، والطلاب الوافدين من جامعة الأزهر. قال د. إبراهيم الهدهد، المستشار العلمي أولى محاضرات البرنامج، والتي جاءت بعنوان «ثقافة السلام والبناء المجتمعي»، إن مفهوم ثقافة السلام يعنى مجموعة من الأنماط السلوكية والحياتية، والمواقف المختلفة، التي تدفع الإنسان إلى احترام إخوته من بنى البشر، ورفض الإساءة إليهم، وممارسة العنف ضدهم، وقبول

الرواق

. أوضح ، أن الإســلام رسالة عالمية، أسـس لها



النبى، صلى الله عليه وسلم، فى المدينة المنورة، وفقاً لوثيقة المدينة، على أساس المواطنة، من خلال الحقوق والواجبات.

اختتم د. المحاضرة بقوله: «يجب أن تبدأ ثقافة السلام من بيوتنا أولا، لأن هذه الثقافة مهمة تتطلب تضافر الجهود بين جميع أفراد المجتمع».

د. الضوينب.. في كلمته لملتقي «قادرات نحو مستقبل أفضل»:

# الإمام «الطيِّب» أكبر داعم للمرأة لترسيخ دورها في نشر القيم والتقاليد المصرية

#### 🧖 الأزهر فب المقدمة.. بتمكين وتصعيد النساء للمراكز القيادية

قال د. محمد الضويني، وكيل الأزهر، إن فضيلة الإمام الأكبر أ. د. أحمد الطيب، شيخ الأزهر، دائما ما يدعم المرآة، ويؤمن بأن دورها مهم في توجيه وترسيخ القيم والتقاليد المصرية الأصيلة، وإننا إذا أردنا أن ننشئ مجتمعًا متقدمًا يتحلى بقيم قويمة، علينا أن نهتم بالمرأة منذ ولادتها، لأن بها صلاح المجتمع أو ضياعه؛ لذا فقد حرص شيخ الأزهر على تمكين المرأة وتوليها الكثير من المناصب القيادية، وتكللت هذه الجهود بحصولي الأزهر على المركز الأول في تمكين المرأة

أكد وكيل الأزهر، خلال ملتقى «قادرات نحو مستقبل أفضل»، الذى نظمته وزارة الشباب والرياضة، أن المرأة هي عماد الأسرة، وشريكة في إعداد وتتشئة الضرد والأسرة وبناء المجتمعات والأوطان، فهي بفطرتها مُدرَّبة على أهم الأساسيات والمهارات، التي يتعلمها الفرد في مراحل حياته الأولى وترافقه حتى مماته، ومن هنا تبرز أهمية إعداد المرأة وضرورة إكسابها المهارات والمعارف اللازمة؛ لتتمكن من إنجاز مهمتها العظيمة؛ حيث ينعكس ذلك بالطبع على جميع مجالات الحياة وتنهض بجهودها الأوطان.

مجادات الخياه ومهض بجهودها الوطن. أوضح د. الضويني، أن الأزهر يعمل على تعزيز وعودة شبابنا، كقيمة التغاضى والتغافل، مبينا أن الوقوف عند التفاصيل البسيطة يؤثر على العلاقات الطيبة بين البشر؛ مما ينشر البغضاء والكراهية.

بسر. منه يستر البعضاء والخراهية. أضا قيمة التواصل الاجتماعي، التى افتقدناها بشدة في عصرنا الحالى، والمجتماعي، التى افتقدناها بشدة في عصرنا الحالى، والم تعد هناك صلة رحم، كما كان قبل ظهور وسائل التكنولوجيا الحديثة، والتى أثرت على العلاقات بين الأسر، فتجد الكل مشغولا بهاتفه، وتركنا التواصل الحقيقي فيما بيننا، وهنا يكمن خطر كبير؛ حيث يمكن



#### ر ندعم مبادرة «بداية جديدة لبناء الإنسان» لتحقيق مستقبل أفضل

تقديم السم فى أفكار شبابنا من خلال استغلالهم على مواقع التواصل الاجتماعى، وهنا يكمن دور الأسرة فى المراقبة وتقديم التوعية لهم بصفة مستمرة، لتفويت الفرصة على هؤلاء.

استعرض د. الضوينى جهود الأزهر فى دعم مبادرة «بداية جديدة لبناء الإنسان»، ومشاركته بقوة فى المبادرة؛ لما لها من أهمية فى بناء مستقبل الوطن، مبينا أن قطاع المعاهد الأزهرية يشارك بـ ٢٨ مبادرة، منها مبادرات دينية وأخلاقية، وبُعد نفسى، وتطوير مهارات، ودعم مواهب، أما مجمع البحوث الإسلامية فقد أطلق العديد من المبادرات، التى تستهدف الأسرة

المصرية بكل طوائفها، كما سينفذ ٥٤ ملتقى لتصحيح المفاهيم وترسيخ القيم البناءة أسبوعيًا بالنوادى ومراكز الشباب، في حين سيقدم الجامع الأزهر العديد من الملتقبات لدعم الإنسان والأسرة المصرية، بينما سيقدم مركز الأزهر العالى للفتوى الإلكترونية الكثير من المبادرات لدعم الأسرة ومن أهمها مبادرة «لم الشمل»، والتى بدأها منذ ثلاث سنوات؛ حيث كانت سببًا في لم شمل ما يزيد على ١٠٠ الف أسرة، وهي تعنى باستقرار المجتمع وتقليل حالات الطلاق، وغيرها من الجهود التى يحاول أن يقدمها لأزهر في أغلب المجالات لدعم الإنسان المصرى.

#### مرصد الأزهر.. محذرًا من ظاهرة «تلحين القرآن»:

## تلاوة كتاب الله مصحوبة بالموسيقي.. حرامٌ شرعًا

#### 🧖 يجب إصدار قوانين لتنظيم تعامل الذكاء الاصطناعب مع النصوص الدينية

تابع مرصد الأزهر لمكافحة التطرف، خلال هذه الأيام والأسابيع الماضية، تداول ما يسمى «الأغانى القرآنية»، التى اتخذت شكلا متطرفاً من أشكال التعامل مع آيات القرآن الكريم بالتلحين والغناء باستخدام موسيقى غربية النشأة والثقافة والأداء، والادعاء زيفا بأنها تنشد «الابتكار» في عرض «القصص القرآنى»، ويتم ترويجها من خلال حسابات مجهولة الهوية باستخدام تقنيات الذكاء الاصطناعى.

المعيد المدورة المستحدد أنَّ القرآن كلام الله ومعجزته أوضح مرصد الأزهر أنَّ القرآن كلام الله ومعجزته الخالدة، وأنه يحرم شرغا قراءته مصحوبًا بالموسيقى بأى شكلٍ من الأشكال، مؤكدًا أنَّ الاستشهاد بالحديث

النبوي الشريف الصحيح: «لَيْسَ مِنًّا مَنْ لَمْ يَتَغَنَّ بِالقَرْآنَ»؛ حاملًا معنى الفعل المجزوم «يتغنَّ على المناء- هو كذب وتدليس على المقام النبوي الأشرف، الغناء- هو كذب وتدليس على المقام النبوي الأشرف، المذكور في الحديث يعنى «تحسين الصوت والجهر به، أي معني «التجبير» الذي جاء على لسان سيدنا أبي موسى الأشعري، عندما زكي النبي في صوته بأن من موسفه بأنه مزمار من مزامير آل داود، ومن الشراح من قال إن التغني في الحديث يعنى الاستغناء، أي من قال إن التغني في الحديث يعنى الاستغناء، أي الاستغناء بالقرآن في مسائل الإيمان عما سواه.

ن وللمسلمين وازدراء الاديان، التى بدات بعملات ممنهجة لعرق المصحف وتمزيقه ومحاولات تحريف ، بعض آياته. لل أهاب المرصد بالسلطة التشريعية الموقرة في مصر ر بضرورة التصدى لهذه الظاهرة من خلال القوانين، التى تجابه ازدراء الأديان، والمبادرة بسنٌ قوانين

هاب المرضد بالسطة المسريعية الموقرة في مصر بضرورة التصدى لهذه الظاهرة من خلال القوانين، تجابه ازدراء الأديان، والمبادرة بسن قوانين لتنظيم استخدامات الذكاء الاصطناعي في التعامل لا يلنصوص والمقدسات الدينية، درءًا لمفاتن ومفاسد لا يعلم مداها إلا الله؛ وفيه أيضًا ابتدار القدوة نحو استساخ التجربة التشريعية المصرية بهذا الصدد في المدارة أنه المدارة المد

# الأخلاق سيدة المجتمع

#### 🧖 بالوعب نحمب حقوق الإنسان.. ونبنب مجتمعات أكثر عدالة

أكد د. أحمد الشرقاوي، وكيل قطاع المعاهد الأزهرية لشئون التعليم، أن نشر الوعى القانوني هو الركن الأساس في حماية حقوق الإنسان؛ فالقانون هو الضمانة الرئيسة الفاعلة لتحقيق العدالة الاجتماعية، وحماية الأفراد من أي انتهاك لحقوقهم المعتبرة ومصالحهم الأساسية المشروعة.. مضيفًا أن توعية المجتمع بالقوانين التي تحمى الحقوق وتصون الحريات، تمكنه من المطالبة بها والدفاع عنها، مما يسهم في بناء مجتمعات أكثر عدالة وأعمق مساواة.

أوضح د. الشُرقاوي، في اليوم العالم للقانون بمكتبة الإسكندرية، أن القانون لا ينشئ أخلاقا إنما ينشِئ التزامًا، فالقانون يحمى الأخلاق ولا ينشئها أصالة؛ فمصدر الإنشاء في الأخلاق إنما هو الدِّين، والتربية، والتعليم والتوجيه، والنصح، والتوعية المستدامة، والفطرة السليمة، والنفس النقية الصافية، بينما القانون مصدره في الإنشاء النص التشريعي الذي ينشأ بالتوافق المجتمعي في الدوائر التشريعية المعنية بسن القاعدة القانونية العامة الجردة التي تقترن بجزاء، يُطبق على من يخالف أحكامها أو يناقض مقصودها، بيد أن القانون لا شك أنه يحمى الأخلاق قطعًا.

أشار إلى أن الأخلاق سيدة المجتمع ورائدة النظام



العام، فما أحوج المجتمعات اليوم إلى تشريعات صب، سم الحرى المجتمعات اليوم إلى سريعات قانونية تحمى حقيقة وواقعًا المنظومة القيمية والأخلاقية، كما أن نشر الوعى القانوني إنما يتطلب تضافر جهود المؤسسات كافة، كما هو شأن تضافر وتكامل المؤسسات التعليمية، والإعلامية،

والدينية، والثقافية، فضلًا عن منظمات المجتمع المدنى، فجميع هذه المؤسسات لها دورها الحيوى فى نشر المعرفة القانونية وتوعية المجتمع بأهميتها، لأن هذا هو السبيل الأمثل لصيانة وحماية حقوق

## «خريجي الأزهر» تشارك في المبادرة الرئاسية «بداية جديدة لبناء الإنسان»

شاركت المنظمة العالمية لخريجى الأزهر، بالتعاون مع منطقة بني سويف الأزهرية، في فعاليات لقاء حوارى بعنوان «سماحة الأديان» وذلك في إطار مبادرة رئيس الجمهورية «بداية جِديدة لبناء الإنسان» للتنمية البشرية.

أشار الشيخ حسانين سيد، من منطقة بني سويف الأزهرية، إلي قول النبى، صلى الله عليه وسلم: «إنما بُعثت لأتمم مكارم الأخلاق»؛ فمن سماحة آخر الأديان السماوية اعترافه بالقيم الإنسانية العامة لا بحصر الأخلاق بِشريعته، بل يؤكد شراكة الناس فيها جميعًا، وأنه، صلى الله عليه وسلم، مرسل من الله ليتمم مكارم الأخلاق، والمكارم التي دعا إليها الإسلام الصدق والأمانة وغض البصر والسماحة والحلم والشجاعة، حتى تصبح النفوس آمنة مطمئنة لجميع البشر؛ حيث يتعاملون بحسن الخلق والبعدِ عن أفعال الشر، حتى تشيع الألفة

والمحبة بين أفراد المجتمع. جاء ذلك بحضور الشيخ خالد حلمي، وكيل إدارة

الواسطى التعليمية، والشيخ محمد عبدالوهاب، والشيخ حسانين سيد، وأماني شعبان إبراهيم، وذلك بناء على تعليمات د. رمضان حسان رئيس فرع المنظمة ببنى سويف وتوجيهات د. أحمد

السيد مكى رئيس الإدارة المركزية لمنطقة بنى سويف الأزهرية، ود. محمد وجيه المدير العام لمنطقة بنى سويف الأزهرية للعلوم الدينية والعربية، بإشراف وتنسيق هالة عبد المقصود.

## تعديلات جديدة لمناهج الثانوية الأزهرية



55 رئيس فطاع المعاهد: تستهدف رفع مستوى التحصيل العلمى ومواكبة المستجدات

اعلن الشيخ أيمن عبدالغنى، رئيس قطاع المعاهد الأزهرية، حزمة من التعديلات الجديدة على المناهج والمواد الدراسية بصفوف المرحلة الثانوية، بالمعاهد العادية والنموذجية للعام الدراسي ٢٠٢٤- ٢٠٢٥، وذلك بهدف رفع مستوى التحصيل العلمى لدى الطلاب والطالبات، ومواكبة المستجدات الحديثة في المناهج التعليمية.

أوضح رتيس قطاع المعاهد الأزهرية أن التعديلات على اللواد المقررة بالقسم الأدبى جاءت كما يلى: «تُدرُّس مادة سبوت بسرره بالسم الديبي جاءت هما يلي: "لدرس ماده اللغة الفرنسية في الصفوف الثانوية الثلاثة دون أن تضاف إلى المجموع الكلي، لكنها تعد مادة نجاح ورسوب. أما مادة الجغرافيا، فلا تدرُّس في الصف الأول الثانوي، بينما تدرُّس في الصف الأول الثانوي، بينما تدرُّس في الصفين الثاني والثالث وتحتسب ضمن المجموع، وبالنسبة لمادة النسفة والمنطق، فهي مقررة على الصف الثاني الثانوي لهذا المادة تعالى المناف المادة العام فقط وتضاف إلى المجموع، كما تم إدراج مادة الإحصاء ضمن مقررات الصف الثالث الثانوي».

وفيما يتعلق بالقسم العلمي، أوضح رَنيس قطاع المعاهد الأزهرية أن التعديلات الجديدة تمثلت في دمج مواد الكيمياء والفيزياء والأحياء في الصف الأول الثانوي في مادة واحدة تحت مسمى «العلوم المتكاملة»، وتُخصّص لها أربع حصص أسبوعيًا، أما في الصِفين الثاني والثالث الثانوي، فتبقى مواد الكيمياء والفيزياء

والأحياء كما هي دون تغيير. أكد أنه لا يوجد أي تعديلاتٍ في المواد بالمرحلتين الابتدائية والإعدادية، كما لا يوجد أي تعديلات على المواد الشرعية والعربية بالمرحلة الثانوية، لافتًا أن التعديلات التي تمت على بعض المواد الثقافية هذا العام جاءت للتخفيف على الطلاب ولإتاحة الفرصة أمامهم للالتحاق بالجامعات الأهلية والخاصة والتي تتطلب تدريس مواد بعينها.

سرعة الانتهاء

..وفي احتماعه مع الشيوخ الحدد بالأقصر

من تجهيز الفصول وتسليم الكتب للطلاب

اجتمع الشيخ أيمن عبدالغنى، رئيس قطاع المعاهد الأزهرية، بشيوخ المعاهد الجدد بمنطقة الأقصر الأزهرية، وذلك في إطار جولاته التفقدية لمتابعة استعدادات المعاهد لاستقبال العام الدراسي الجديد

شدد رئيس قطاع المعاهد الأزهرية، خلال اللقاء، على ضرورة الإسراع في تجهيز المعاهد لاستقبال الطلاب، مع التركيز على توفير بيئة تعليمية مريحة من حيث جاهزية الفصول ونظافتها، حفاظًا على سلامة الطلاب.

أكد أهمية متابعة وصول الكتب الدراسية وتسليمها للطلاب بشكل فوري، مع الالتزام الكامل بتعليمات القطاع بشأن بدء العام الدراسي الجديد، وإتمام جميع الاستعدادات المطلوبة، معربًا عن أمله في أن يكون العام الدراسي الجديد ناجحًا ومثمرًا، متمنيًا لجميع الطلاب والطالبات النجاح والتوفيق.

## صحيح الإسلام ودور الأزهر المطلوب



#### د. بهجت قرنی

هذا موضوع حساس؛ لأنه يتعلق بدور بعض من يدعون الدفاع عن صحيح الإسلام، وهم في النهاية من يقدمون الذخيرة لأعدائه، داخليًا، وخاصة عالميًا. فما العمل إذن لوقف أى تشجيع وتبرير للعنصرية المتزايدة ضد

إتصل بى الأسبوع الماضي زميل ألماني لمناقشة كيفية مواجهة «الإسلاموفوبيا» أو كراهية الإسلام بعد أحداث «سولينجن»، وهي مدينة صغيرة نسبيًا مِن ١٦٠ ألف نسمة بالقرب من دسلدورف في إقليم بافاريا الشِّهير. بدأت سولينجن في يوم الجمعة ٢٣ أغسطس احتفالات لمدة ثلاثة أيام بذكري تاريخية لهذه المدينة، وأطلقت عليها «من أجل التنوع السكانى»، وهى دعوة للتسامح وقبول الآخر مهما كان الاختلاف (الجنسى) بينهما، وفي بداية الاحتفالات، مساء اليوم نفسه قام رجل بطعن المشاركين عشوائيًا بالسكين وكانت النتيجة إصابة العديد ومقتل ثلاثة، وهم رجلإن وامرأة تتراوح

أعمارهم بين ٥٦ و٢٧ عامًا؛ حيث كان الطعن في الزور، أي عمليةٍ ذبح. وقررت بلدية سولينجن إلغاء الاحتفالية، ووسط الحزن والمأساة، توجه السكان لكان الحادث وبن الزهور والشموع كتبوا بالخط العريض كلمة «warum أي لماذا؟ اتضح بعد ذلك أن من قام بهذه الجريمة هو رجل سوري يطلب اللجوء في ألمانيا، وقام بتسليم نفسه، ولكن ما يسمى تنظيم «الدولة . الإسلامية» أعلنت أن الحادث جاء طيفًا لأوامرها.

ذكرنى زميلى الألمانى أنه في شهر يونيو الماضي قام رجل أفغاني- أي مسلم-نقتل ضابط شرطة وإصابة أربعة أشخاص آخرين. وكان سؤال زميلي هو كيفية العمل في هذه الظروف لمواجهة اليمين الألماني والأوروبي، الذي يطالب بإغلاق الحدود أمام مثل طالبي اللجوء هؤلاء، وحقيقة تعطي أعمالهم الذخيرة المطلوبة لتموين «الإسلاموفوبيا»، فعلًا مثل أعداء الإسلام ويقومونـُ

عن قصد أو لا بتبرير مساعى تشوية صورة الإسلام. وبالفعل إذا كان هناك مسلمون يقومون بمثل هذه الأعمال، فلن يحتاج أعداء الإسلام ومشجعو العنصرية ضد الإسلام القيام بمجهود كبير في هذا الصدد. وعلى الرغم من أن زميلي الألماني لم يذكر هذا الموضوع، فإن العديد من النّاس العاديين كانوا يسألونني في رحلاتي المختلفة عما يحدث في أفغانستان وهل طالبان تمثل فعلا صحيح الإسلام كما تدعي؟ إجاباتي هى أنني لست متخصصًا فى حقل الدراسات الإسلامية ذات الباع الطويل، ولكنى استطيع التبسيط والتوضيح لكى يفهم غير المتخصصين، خاصة الأجانب المهتمين المخلصين بالموضوع ولا يودون الوقوع في براثن العنصرية

والبداية هي أنه رغم توحد المبادئ الأساسية، أي أصول الإسلام، إلا أن هناك التنوع في الممارسات المذهبية والجغرافية في القرون الاربعة عشر منذ ظهور الإسلام، فهناك السُّنَّة والشيعة، كما هو الحال في وجود الكاثوليك والبروتستانت مثلًا في المسيحية، كما أن هناك أيضًا ما يسمى الإسلام الإفريقي أو الإسيوي، والتي تتأثر ممارساته بالسِياق الجغرافي والمجتمعي لهذه البلاد، أردنا أو لم نرد. فعلى الرغم من أهمية التواضع والاحتشام في أصول الإسلام، إلا أن البرقة (أو الشادازي كما يسميها البعض في أفغانستان) والتى تقوم بتغملية المرأة كلية من الرأس إلى القدمين بما فيها الوجه مبالغة شديدة وتطرف غير مبرر لمبدأ الاحتشام، بل هو تقييد لحركة المرأة التي تعمل مثلا في الزراعة، والأخطر أنها تعكس تركيبة ذهنية دونية لمكانة المرأة على أنها عورة، ومِن ثمَّ انتقاص بل نفى لإسهامها المطلوب في

ويتضح هذا جليًا من القيود المتزايدة المفروضة على الدراسة والعمل للنساء، حتى الذهاب للمدارس الابتدائية. بل هناك قيود على الحركة نفسها، فأحد شعارات طالبان هو «لا ضرورة للخروج من المنزل إلا في حالة الضرورة»، سعارات طالبان هو «لا صدوره للعرورة بالمران إلا في حاله الصروره»، والتطبيق هنا هو أن المرأة والفتاة تصبح سجينة فعلا في الداخل، ويتم معاقبتها في الداخل والخارج إذا لم تمتثل، بل تذهب الآن بعض الممارسات إلى معاقبة الرجل المسئول عنها، سواء كان أبًا أو زوجًا، ومِن ثمّ يتنامى مفهوم المرأة كملكية، مثل ملكية العبيد تمامًا. في الحقيقة يتنافى هذا مع أصول الإسلام وأهمها العدالة وتشجيع العلم، ألم تكن أول آية نزلت في القرآن هي «أوراً» وألم تكن السيدة خديجة، أولى زوجات الرسول، صلى الله مله ما معتبل التحالة أن من تأمل الما المنافقة المدينة أمال الما المدينة المدينة أمال المنافقة المدينة أمال المدينة أمال المنافقة المدينة أمال المدينة أمال المدينة المدينة أمال المدينة المدينة أمال المدينة المدينة أمال المدينة أمال المدينة أمال المدينة المدينة أمال المدينة الله عليه وسلم، تمارس التجارة، أي سيدة أعمال بالمعنى العصري؟ والتطور الحادث الَّإِن في السعودية مع قيادة المرأة السيارة مثلًا لهو مثل في الواقع على تطور أصول الإسلام في منبع الدين الحنيف نفسه.

ما العمل إذن لحماية الإسلام من بعض مدعيه الذين يتكلمون باسمه، بحسن نية أم لا أو هنا يأتى دور المؤسسات الإسلامية مثل منظمة المؤتمر الإسلامي خَاصة الأزهر الشريف. فمؤهلات أعضائه وقدرتهم على تمثيل وشرح الإسلام الوسطى الصّحيح، وكذلك سمعة الأزهر العالمية تضعه في المقدمة للقيام بأهم واجباته، أي دحض أفكار وممارسات بعض مدعى الإسلام ومنع ضررهم. وفي الحقيقة فإن مسيرة الأزهر، كمؤسِسة جامعية، تجِسد ليس فقط الإسلام ولكن تطوِر الممارسة الدينية، فقد أنشئ الجامع الأزهر سنة ٩٧٠ ميلادية، ويؤكد الأزهر في مساره وحدة العلوم الدينية والدنيوية وبالذات أهمية الاجتهاد، فقد قام الأزهر بتأسيس المركز المصرى لأطفال الْأَنابيب، ويضيف إلى مكانته باختياره أساتذة الطّب المؤهلين لقيادته مثلّ د. جمال أبو السرور، العميد الأسبق لكلية طب الأزهر، الحائز على جائزة الدولة، والرئيس السابق للمنظمة العالمية لطب النساء.

بمعنى أوضح، مسيرة الأزهر في التطور والسمعة العالمية لقياداته العلمية تضيف إلى مصداقيته التي يجب أن يستخدمها بكل الطرق وأقواها لمقاومة العنصرية ضد الإسلام، والدفاع ضد مدعى الإسلام.. ألا يقول المثل: «رب ارحمني من أصدفًا تى»، أو من يدعون صداقة الإسلام والمسلمين.

# «اللواء الإسلامى» تحتفى بالإمام الأكبر.. دُرَّة شيوخ الأزهر

أبرزت مقولته الشهيرة:

# «أنا رجل بسيط.. أحب الفقراء.. وأعيش بينهم دائمًا»

### ق| مستعد للجلوس على «حصيرة» لتعليم التلاميذ القرآن الكريم

احتفت جريدة «اللواء الإسلامي» بفضيلة الإمام الأكبرا. د. أحمد الطيب، سيخ الأزهر؛ حيث نشرت مقالا للكاتب الصحفى، الأستاذ أحمد عطية صالح رئيس التحرير تناول فيه لمحات عن نشأة فضيلته ومناقب أسرته الفاضلة، ولمحات أخرى من حياته الزاخرة بالعلم وانجازاته في مشيخة العلم والإسلام، كما أبرزت مقولة فضيلته الشهيرة: «أنا رجل بسيط أحب الفقراء وأعيش بينهم دائماً».

واليكم تفاصيل ما نشرته الجريدة:

«د.أحمد الطيب شيخ الأزهر دُرَّة تاج شيوخ الأزهر العظام».. بهذه الكلمات وصف د. محمد مختار جمعة، وزير الأوقاف السابق، فضيلة الإمام الأكبر، وقال: «لقد حمل الأزهر حصنا السريف عبر تاريخه الطويل لواء الوسطية.. وكان حصنا الشريف عبر تاريخه الطويل لواء الوسطية.. وكان حصنا فقام جامعًا وجامعة بدوره خير قيام. ثم جاء الإمام الأكبر الأستاذ الدكتور أحمد الطيب فكان دُرَّة تاج شيوخه العظام؛ فأضفى روحًا جديدة، وأعلى بناءه، وعظم دوره ورسالته، فأضفى روحًا جديدة، وأعلى بناءه، وعظم دوره ورسالته، قام به من تطوير لمناهجه وتنظيم لمؤسساته فى الداخل، أو والخارج، من خلال تعظيم دوره وتطوير رسالته فى الداخل، أو والخارج، والخارجية، التى قام بها من خلال أن الجولات الخارجية، التى قام بها فضيلة الإمام الأكبر كانت ذات أثر بالغ فى نفوس المسلمين فضيلة الإمام الأكبر كانت ذات أثر بالغ فى نفوس المسلمين

وغيرهم فى آرجاء المعمورة». د. أحمد الطيب شيخ الأزهر والإمام الأكبر رئيس مجلس حكماء المسلمين، الغالِم الأول الصوفي الزاهد.

قُل ما تشاء من ألقاب؛ فالإمام الطيب كل هذه الألقاب وأكثر، بل وأكبر من الألقاب كلها، وعندما تسأله: «أى الألقاب تفضل؟»، يقول بتواضع: «أنا رجل بسيط، أحب الفقراء أعيش دائما بينهم».

لا يوجد شخص واحد أجمع العالم الإسلامى كله على حبه وتقديره واحترامه إلا فضيلة الدكتور أحمد الطيب شيخ الأزهر وإمامه الأكبر.

وقد تداولت مواقع التواصل، خلال الأيام الماضية، مقطع فيديو لفضيلة الإمام الأكبر يتحدث فيه عن أمنيته، بأنه مستعد لترك كرسى المشيخة، والجلوس على «حصيرة» لتعليم التلاميذ القرآن الكريم

والبرين ... الكريم. ... الكريم. ... الكريم. ... ... النظام منذ سنوات صورة كما نشرت المواقع أيضًا منذ سنوات صورة لفضيلة الإمام الأكبر أ.د. أحمد الطيب، شيخ الأزهر الشريف، ويجلس بجواره أخوه الأكبر، الشيخ محمد الطيب، شيخ الطريقة الحسانية الخلواتية، في عزاء الشيخ فتحى أبو المجد، مستفتح المجلس العام لساحة الشيخ الطيب الحساني، بعد أن شيعه الآلاف من أبناء الطريقة الخلواتية بمحافظتي الأقصر وقنا.

هذه الصورة وغيرها من الصور، التي تم التقاطها للشيخ الطيب في ساحة آل الطيب بالأقصر بينت مدى ارتباط فضيلة الإمام بأصله وعائلته الضاربة في جذور التصوف، ولعل الشخص الأهم في حياة الطريقة وبيت الطيب هو الجد، الشيخ أحمد الطيب الحساني، الذي ينتمي إلى الحسانة

والحساسنة ينتشرون فى الأقصر وقنا وكفر الشيخ ودمياط والمنوفية، ولهم فرع فى السودان، ومقر قيادة العائلة الحسانية فى مركز ومدينة القرنة بالأقصر، وهو بيت الطيب، ومنهم الشيخ أحمد الطيب، المؤسس الأول لآل الطيب بالقرنة، وتبدو شواهد عراقة آل الطيب الدينية فى معقلهم بساحة واسعة ومسجد كبير بمئذنة عالية بلون أخضر، ولوحة تشير إلى ساحة الطيب، التى يتردد عليها شيوخ وشباب ونساء وفتيات طوال اليوم، من محافظات مصر المختلفة.

ويُقال إن الجد الأكبر أو «جد الجد» حسانى أو حسان كان رجلًا متصوفًا وسطوحيًا؛ أى كان يسكن فوق السطح، جاء ضمن مجموعة مكونة من ٤٠ فردًا مع السيد البدوى، واستقر هو فى قاين، بينما استقر الأخرون فى مدن ومراكز ومحافظات مصر.

عائلة الطيب

الشيخ أحمد الطيب (الجد)، وهو كبير عائلة الطيب،

# ر و السليب» يسيرون على درب الجد الكبير الذي كان يحكم بالشريعة



ر و «د. الطيب» تعلَّم منذ الصغر.. أن الإسلام دِين وعمل معًا

يُقال إنه وُلِدُ في المراشدة في دشنا عام ١٨٤٥م، وكانت له ساحة قديمة غير هذه، ساحة الطيب الحالية وقصة تسميته «الطيب» أن هناك رجلًا في روض العديسات بالأقصر كان معاصرًا للشيخ أبو سلطان يُسمى أحمد الطيب، وهذا الرجل حارب الفرنسيين، واستطاع إجبارهم على الخروج من مدينة الأقصر حتى نهاية محافظة قنا، إلى قرية تسمى الكسارنة، واستطاع تكوين مجموعة من العائلات، التي جاهدت معه، وغرف عنه أنه كان مستجاب الدعوة؛ فكان يدعو على من يتخلف عن تلبية دعوته إلى محاربة الفرنسيين دعا عليهم، وتُستجاب دعوته.

عن إطار الكتاب

والسُّنَّة

وعندما ولد الجد سُمِّ باسم هذا الرجل، وعند قدومه إلى القرنة كان الناس يعرفون قصة أحمد الطيب المجاهد، الذى حارب الفرنسيين وانتصر عليهم، وبعدها ذهب الجد إلى الأزهر، أيام كان طلاب الأزهر يجلسون تحت «الأعمدة» يدرسون العلم، مكث هناك نحو ١٦ سنة، ولما عاد إلى الصعيد قصد الأقصر، وتحديدًا «البعيرات» لزيارة قاربه؛ فتزوج منهم وأنجب واستقر في «القرنة»، وكان رجلًا مؤثرًا في الناس يحبونه ويقدرونه، وكان همه الشاغل التقريب بين القبائل، والقضاء على القبلية والتعصب، وكان متصوفاً يقيم حلقات، وأسس طريقة صوفية سماها «الخلواتية». أفرادها يؤمنون بأن الكرامة هي التي تؤثر في الناس؛ فشيخهم أحمد الطيب كان يحكم بالشريعة، وأكبر كرامة تركها لهم الشيخ الطيب هي فكرة إنشاء

الساحات؛ فالساحة عندهم مكان لحل مشكلات الناس وقضاء حوائجهم، وليست تجمعًا للدراويش فقط؛ حيث إنه مع ذكر الله يجب أن ينشغل الناس أيضًا بهموم الدنيا وحل المشكلات المختلفة. أنجب الشيخ أحمد الكبير ابنه محمد، وهو والد الشيخ

أنجب الشيخ أحمد الكبير ابنه محمد، وهو والد الشيخ محمد محمد أحمد الطيب، شيخ الطريقة الخلواتية، وأد. أحمد محمد الطيب، شيخ الأزهر، الذي أحيا في الأزهر «الأعمدة»، التي تربى وتعلم من خلالها الجد، الذي تُوفئ سنة ١٩٥٥، ومعنى وفاته في هذا الوقت أنه ربما يكون قد عاش أكثر من ١٠٠ عام وبالتحديد ١١٠ أعوام، إلا لو كان تاريخ الميلاد غير صحيح.

أُخَدُ الأَّبِ محمد على عاتقه حل مشاكل الناس، ونشر الحب والشب محمد على عاتقه حل مشاكل الناس، ونشر الحب والتسامح؛ إذ يرجع له الفضل في القضاء على الثأر، بعد إفتاع الناس بوجوب الرجوع إلى الدِّين الحقيقي، وقد عاش ١٨٤٥ م. أي أنه وُلِد في ١٨٤٥ م تقريبًا. معنى التصوف عند «آل الطيب»

مفهوم التصوف لدى آل الطيب لا يخرج عن إطار الكتاب والشُنْة، هم يرون أن كل ما هو خارج عن هذا الإطار دجل وتكسنب؛ فهم يسيرون على درب الجد الطيب الكبير، الذى كان يحكم بالشريعة، ولا يؤمن بالهرقطات، ترك الأب علمًا وقوة لابنيه الشيخين؛ محمد وأحمد، كما ترك لهما أيضًا أربعين فدانًا مرزوعة قصبًا، ينفقان منها على الساحة، ترك الأب إرثًا صوفيًا عقلانيًا كبيرًا لأبنائه، ولكل آل الطيب،

.....

الذين لا يحتفلون إلا بالمولد النبوى الشريف فى (٧٧ يومًا)، وبمولد الحسين والسيدة زينب، ولا يؤمنون بفكرة إقامة الموالد لأولياء الله الصالحين، من جلباب الجد خرج الأب، ومن ثمّ خرج الشيخان مرتدين الجلباب نفسه، جلباب التقوى والورع والتصوف والإسلام السمح.

التفوى والورع والتصوف والإسلام السمح.

والآن عندما تجالس الدكتور أحمد الطيب، أو تستمع إليه، أو تشاهده، يذكرك بكبار علماء الحضارة الإسلامية في عصر ازدهارها؛ فهو يجمع بين العلم والعمل والدين والدنيا.. والأصالة والمعاصرة، يجيد اللغة الإنجليزية والفرنسية معًا. ابن الأقصر وقرية القرنة القريبة من وادى الملوك والمكات في البر الغربي، الذي ذهب إلى فرنسا في مهمة والمكات في البر الغربي، الذي ذهب إلى فرنسا في مهمة عمل بجامعة باريس ليحاضر فيها، وقام بأكثر من ٢٠ جولة حول العالم لنشر قيم الإسلام الوسطى والدفاع عنه ضد «الإسلاموفوبيا».

#### بيت الطيب

هنا وفي بيت الطيب ولد شيخنا الكبير الإمام الأكبر؛ لتسمع أذنه أول ما تسمع حلقات الذكر وابتهالات الصوفية، هكذا تعلق الإمام الأكبر بأولياء الله الصالحين ومشايخ الطرق الصوفية، وعشق القرآن الكريم ومدح رسول الله.

الصوفية، وعسق الفران الخريم ومنح رسول الله. وهنا فى ساحة الطيب تعلَّم أن الإسلام دِين وعمل مغا؛ فكم شاهد الإمام الأكبر وهو صغير جلسات الصلح وفض المنازعات بين العائلات والأفراد.

هنا في ساحة الطيب تشكل وعيه الأول؛ فقد شاهد إقبال السياح الأجانب من كل أجناس الدنيا يترددون على الساحة، وهنا كان شغف الشيخ ككل أبناء عائلة الطيب باللغات الأجنبية؛ فسعى لإتقان الإنجليزية والفرنسية مغا، وعندما جاء القاهرة دارسًا في الأزهر كان المعهد الفرنسي أول مسرح علمي يسعى إليه لإتقان اللغة الفرنسية، وبعد تخرجه شهد مشوار حياته مسيرة علمية حافلة؛ فهو الأستاذ الجامعي بالأزهر، وهو رئيس جامعة الأزهر، وهو مفتى الديار، وهو شيخ الأزهروامامه الأكبر.

والآن وقد وصل لمشيخة الأزهر وطول السنوات الماضية شهد الأزهر أكبر نقلة من نوعها في تاريخه لم يشهدها منذ تأسيسه منذ أكثر من ألف عام.

انجازات عديدة شاهدها الأزهر، اقترب فيها من الناس، وأصبح بها ضمير الأمة كلها؛ من بيت الزكاة والصدقات المصرى لبيت العائلة المصرية ومرصد الأزهر العالمي للفتوى الإلكترونية، ومركز الأزهر للترجمة، ومركز الفتوى، للفتوى الإلكترونية، ومركز الأزهر للترجمة، ومركز الفتوى، الطلاب الوافدين والأروقة العلمية، إضافة للإصدارات العلمية، التى تقدمها قطاعات الأزهر، وهي إصدارات تعالمية، التي تقدمها قطاعات الأزهر، وهي إصدارات تعالمية والقوافل الداخلية والخارجية والمعاهد الخارجية وقطاع والقوافل الداخلية والخارجية والمعاهد الخارجية وقطاع طلاب العلم، وبه الأن ٥٠ الف طالب وافد، ثم المؤتمرات

ثم بعد ذلك ٦٠ جولة لفضيلة الإمام الأكبر لنشر قيم الإسلام السمحة ومبادئه الوسطية.

#### ثلاثة إنجازات

والأول بيت العائلة المصرية، والذى يؤكد الحس الوطنى لفضيلة الإمام الأكبر؛ حيث أسسه إدراكا منه لقوة العلاقات التاريخية بين جناحى الوطن مسلمين ومسيحيين؛ فقد طرح الإمام الأكبر فكرة إنشائه عام ٢٠١١، ومصر فى قمة أزمتها، والهجوم على كنائس الأقباط فى ذروته، هنا خرج الإمام الأكبر بالتعاون مع قداسة البابا شنودة الثالث بفكرة بيت العائلة المصرية ليجمع الأزهر الشريف والكنيسة المصرية بطوائفها المختلفة: الأرثوذكسية والكاثوليكية والانحللة.

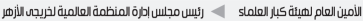
هكذا أسهم بيت العائلة المصرية في الحفاظ على نسيخ الأمة المصرية والتأكيد على مبدأ المواطنة وإعلاء فيم الوطن وقطع الطريق أمام من يحاولون الوقيعة بين أبناء المطن الماحد.

●الثانى بيت الزكاة المصري: فقد كان إنجاز الأزهر الشريف تحت رئاسة أد. أحمد الطبب للفقراء والمساكين، وظلت كلمته: «أنا رجل بسيط أحب الفقراء وأعيش بينهم» خالدة، وتعبيرًا عن انحياز الأزهر للفقراء والإحساس بآلامهم، هكذا جاء إنشاء بيت الزكاة والصدقات المصري؛ ليكون مصدر ثقة المواطن المصرى المتبرع بالزكاة وضمان وصولها المتقيما.

والأن فيان بيت الزكاة يقدم مساعدات لـ ٨٠ ألفا من المتاجين والفقراء، وكان له دور كبير في رفع وعي المواطن. • أما الثالث لجنة المصالحات ولم الشمل والتي تم إنشاؤها عام ٢٠١٤ ليكون نشاطها داخل وخارج مصر من أجل الحفاظ على الأمن والاستقرار وصيانة مقاصد الشريعة، وقد سجلت لجنة المصالحات إتمام ١٥٥ مصالحة حتى الأن.

# جولد تسيهر زعيم المستشرقين والمستغربين في حربهم على الإسلام (1-2)

بقلم: ﴿ أَ. دَ. عباس شومان





وفي السطور الآتية ألقى بعض الضوء على هذا المستشرق، في إطار هذه السلِسلة من المقالات، التي تهدف إلى كشف الجذور التاريخيَّة لأصحاب الفكر الهدّام في زماننا، وما قبله ممن يرفعون راية التنوير الزائفة، حتى نحصن الشباب من الانخداع بمعسول كلامهم

الاسم: إجنتس جولد تسيهر (Ignaz Goldziher) ، يهودى وُلِد في المجر عام (١٨٥٠م)، وعاش في العاصمة بودابست، وانتقل إلى برلين عام (١٨٦٩م)، وحصل على الدكتوراه الأولى (١٨٧٠م)، وهو لم يبلغ العشرين من عمره، وكانت عن عَالِم يهودي من العصور الوسطى، ثم عاد إلى بودابست فعُيِّنَ مدرسًا، وأصبح أول أستاذ يهودي فيها عام (١٨٧٢م)، وبدأ جولة في الشرق الأوسط، فزار مصر وفلسطين وسوريا، وفي هذه الجولة سمع الكثير من المحاضرات لعلماء مسلمين؛ ومنها محاضرات في الجامع الأزهر لكبار العلماء، ومنهم: محمد جمال الدين الأفغاني، الذي أذن له في حضور الدروس بالجامع الأزهر، والشيخ الإمام محمد عبده، الذى أخذ عنه اللغة العربيَّة، ثم أصبح ممثلًا للمجر في العديد من المؤتمرات الدوليَّة في العديد من دول العالم، وفي مطلع عام (١٨٩٧م) قدَّم اقتراحًا من أجل إنشاء «دائرةً معارف للعلوم الإسلاميَّة»، وهو ما تم بالفعل، وكان عضوًا شرفيًا في العديد من الأكاديميات الأجنبيَّة والاستشراقية قاربت العشرين أُكاديميَّة، ومؤسسة، فضلًا عن الجمعيَّات، ومنها: (الجمعيَّة الأسيويَّة الملكيَّة)، و(الجمعيَّة الأسيويَّة البنغاليَّة)، و(الجمعيَّة الاستشِراقيَّة).

خلف جولد تسيهر وراءه كمًا كبيرًا من المؤلَّفات الملغومة والمسمومة، بين كتب



الرواق

وبحوث، شملت الدين الإسلِامي، والفلسفة، والتصوف، وتاريخ المذاهب

الفقهيَّة، والفرق الإسلاميَّة، وأدب العرب، ولغتهم، وتم حفظ آثاره في مكتبة

الأكاديمية المجرية للعلوم، وقد جُعلت في متناول الباحثين من مستعربين

ومؤرخي الأديان، وكان يمتلك مكتبة خاصة ورثها عنه ورثته، وباعوها لرئيس

المؤسسة الصهيونية العالمية، الذي وضعها في مكتبة الجامعة العبرية في

القدس، وأبقى الورثة على المخطوط منها، فلم يُبَعْ ضمن الصفقة، وحين

داهمهم الاحتلال الألماني حفظوها في كهف دُمّر في الحرب بما فيه من

مخطوطات، فكفانا الله شر ما فيها، وبقيت المطبوعات وهي كافية لتحقيق

غرضه في حربه ضد الإسلام؛ بدليل أنَّ المستشرقين يعتبرون (تسيهر) قائدًا لهم ومرجعهم الأول في الاستشراق، ويعتبرون كتبه على رأس قائمة

مصادرهم، في حربهم ضد الإسلام، فهذا تلميذه (جوزيف سوموجي) يعتبر

(جولد تسيهر) أول من تعامِل مع الأحاديث النبويّة بنقد علمي غربي، وأول

من فسَّر الفقه الإسلامي، وأول من رسم التطور الديني للإسلام، مع اهتمام خاص بصراعاته الدينية الداخلية، وكان من أشهر مؤلّفات (تسيهر)! «الظاهريَّة.. مذهبهم وتاريخهم»، و «مذاهب التفسير»، و«دراسات إسلاميَّة»،

وكما استفاد المستشرقون الغربيون في حربهم على الإسلام من مؤلّفات (تسيهر) وجهوده، سار على خطأه بعض الكتاب العرب ومن هؤلاء: محمود الموريّة، ويظهر تأثره به (تسيهر) بجلاء في كتابه «أضواء على السّنة

النبويَّة»، فأكثر ما في هذا الكتاب مأخوذ من (جولد تسيهر)، لم يأخذها

مباشرة من كتب (تسيهر)، حيث لم يكن أبوريَّة يعرف الألمانية التي كتب بها (تسيهر) غالب كتبه، ولكن أبا ريَّة أخذ أقوال (تسيهر) من كتب أحمد أمين، وربما تكون لي وقفات مع كتاب (أضِواء على السُّنَة) لأبي رية في مقالات لاحقة،

حيث أعكف على قراءته الآن بعد أن أهداني فضيلة الإمام الأكبر نسخة منه.

لقد تجاوز (تسيهر) كلُّ الخطوط الحمراء في هجومه على الإسلام ورسوله،

وادعى بأنَّ القرآن الكريم نتاج بشرى لسيدنا محمد- صلى الله عليه وسِلم-

استفاده من الرسالات السابقة، ومن الثقافات السائدة في عصره، وأنَّه لا

علاقة له بالوحى، كما ادعى وجود تناقضات كثيرة في القرآن الكريم، وأنّه

لا يمكن التوصل من خلاله لبناء عقيدة متكاملة سليمة، كما ادعى أنَّ أتباع

سيدنا محمد من السابقين قبل نقط القرآن الكريم استغلوا عدم نقط النسخ

الأولى منه، فقر أوها بما يوافق هواهم، كما شكِكُ في عصمة النبي- صلى الله

عليه وسلم- ونفى أن يكون ما تركه سُنّة، وزعم أنَّ المسلمين بعد عصر الرسول،

اتبعوا سُنَّة غير التي تركها، كما زعم أنَّ الفَّتوحات الإسلاميَّة لم تكنُّ جهادًا ولا

فتوحًا، ولكن كانت عمليًّات سطو ونهب لثروات إلآخرين، وأنَّ الهجرة من مكة

إلى المدينة كانت لطلب المال؛ حيث ترك محمد وأصحابه مكة الفقيرة إلى حيث

و«العقيدة والشريعة في الإسلام

الغنى في يثرب.

🧿 بقلم:

العدد مائة وسبعة عتتر

اً. د. إبراهيم العدهد



المستنتيار العلمى للمنظمة العالمية لخريجى الأزهر

مفهوم تجديد

الخطاب الديني (2-2)

رئيس جامعة الأزهر الأسبق

#### أهم ضوابط التجديد

١- مراعاة الاختصاص: فكما لا يجدد في علوم الهندسة والطب وغيرها إلا المختصون، فكذلك أيضًا يكون تجديد الخطاب الديني شأن علماء الدين، وهي حقيقة قررها القرآن الكريم: «وَمَا أَزْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُوحِي إِلَيْهِمْ فَاسُأَلُوا أَهُلُ الذُّكْرِ إِن كُنتُمْ لا تَعْلَمُونَ» (النَّحَلَ: ﴿ الْنَحَلَ: ﴿ النَّحَلَ: ﴿ الْمُورِ النَّحَلِ الْمُورِ النَّحَلِ الْأَمْرِ الْأَمْرِ من الآجتهاد إلى الفوضي.

٢- التجرد من الهوى: ورحم الله الشافعى؛ إذ يقول: «ما جادلت أحدًا إلا دعوت الله أن يجرى الحق على قلبه ولسانه، فإن كان الحق معى اتبعنى، وإن كان الحق معه

٣- الاعتصام بالأصول والثوابت والقطعيات: فالعقيدة من الثوابت، وأركان الإسلام من الثوابت، وقدسية النص القرآني من الثوابت، والأركان الخمسة من الثوابت، لكن المراع عنى المراطق الأمور غير الثوابت قابلة للنقاش.

٤- الاعتراف بقصور العقل البشرى وتفاوت مداركه: فهو محدود بإطار الزمان والمكان، ومكتسباته المعرفية، وعلى قدر ذلك تكون طاقته، ومن المحال أن يحل محل الوحى

٥- أن يكون القصد منه الإصلاح: فالإصلاح كان مهمة الأنبياء والرسل، فليس التجديد ترفًا فكريًا، وإنما رسالة أعظم خلق الله.

٦- الألتزام بأساليب العربية وقواعدها في تفسير النصوص: وإلا اختلطت الأمور، فاللغة العربية هي وعاء الشريعة، ومن ملك أية لغة أخذ بناصية العلوم التي كُتبت بها، والعربية لسان متسع بسيط، قال عنه الشافعي في (الرسالة): «ولسان العرب أوسع الألسنة مذهبًا، وأكثرها أَلْفَاظًا، ولا نعلمه يحيط بجميع الفاظه إنسان غير نبى»، وقد أثبتت الدراسات الحديثة صحة هذا، بل أثبتت أن اللغة العربية على اتساعها أوجز اللغات وأوفاها، وأن التراث الإنساني لوكتب باللغة العربية لاختصر إلى حجم الثلث، كما أثبتت أنّ اللغة العربية آخر لغات العالم موتًا.

المقاصد المقترحة للخطاب الديني في عصرنا لكل عصر متطلباته ومستجداته، وشريعة الإسلام صالحة لكل زمان ومكان، لذا يجب أن يتجه الخطاب

الدينى في عصرنا إلي: ١- ترسيخ القيم الأخلاقية والسلوكية، والاقتصادية؛ فِالْأَخْلَاقَ هِي أَعْظُم ما وصف به النبي عَلَيْ: «وَإِنَّكَ لَعْلَىٰ خَلَقِ عَظِيمِ» (القلم: ٤).

٢- العناية بترسيخ الانتماء الوطني، واحترام ثقافة الآخر، والإيمان بسُنَّة التنوع، وثقافة التعدد

٣- تعظيم حرمة المال العام، وحقوق الآخر. ٤- العناية ببيان كليات الدين ومقاصده. ٥ ـ ترتيب الأولويات.

٦ـ العناية ببيان دور العقل وأهمية العلم.

٧- العناية بالحديث عن المستقبل.

 التأكيد على حسن المعاملة مع غير المسلمين. ٩- أن يجمع الخطاب بين الترغيب والترهيب.

 ١٠ تعميق المشترك الإنساني بين بنى البشر أجمعين، انظلاقًا من قوله تعالى: "يَا أَيْهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكُرِ وَأَيْثَنِي وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرُمَكُمْ

عِنْدُ اللَّهِ أَتْقَاكُمْ إِنَّ اللَّهُ عَلِيمٌ خَبِيرٌ» (الحجرات: ١٣). ١١ ـ الابتعاد عن خُطاب التنفير، والاتجاه لخطاب التبشير

١٢- العناية بالخطاب الواقعي العملي الذي يلامس حياة الناس، ويحل مشكلاتهم. ١٣- لين الجانب في الخطاب؛ تأسيًا بما وصف الله به

نبيه ﷺ: «فَبِمَا رَحْمَةٍ مِنَ اللَّهِ لِنْتَ لَهُمْ وَلُوْ كَنْتَ فَظَّا غَلِيظَ الْقُلْبُ لَانْفَضُوا مِنْ حَوْلِكَ فَاعْفُ غَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِزَهُمْ فِي الْأَمْرِ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلَ غُلَى اللَّهِ إِنَّ اللَّهُ يُحِبُّ المُتَوَٰكِّلِينَ » (آل عمران: ١٥٩).

١٤ إشاعة خطاب التعاون والاتفاق، ومجابهة خطاب التنافر والاختلاف.

١٥- إشا عة خطاب الكليات، والبعد عن خطاب الجزئيات، والتفصيلات المؤدية إلى التناحر.

.....

# التجديد في العلوم مطلب شرعی (1-2)

أ.د. عبدالفتاح العوارى

#### العميد الأسبق لكلية أصول الدين جامعة الأزهر بالقاهرة

ومما تجدر الإشارة إليه في هذا المقام أن ننبه على أنَّ التجديد لا يعنى تبديدًا ولا هدمًا، بل يعنى تجلية وكشفًا وإضافة إلى ما تركه الآخرون، فإيماننا التام ويقيننا الصادق يحتمان علينا أن نقرٌ ونعترف بأنَّ الاقتصار على إعادة كلام الْأَقْدَمِين- رحمهم الله- دون زيادة عليه تعطيل لفيض القرآن الذَّى ماله مَنْ نفاد: «وَلَوْ أَنْمَا فِي الْأَرْضِ مِن شَجَرَةِ أَقْلَامٌ وَالْبَحْرُ يَمُدُّهُ مِن بَغدِهِ سَبْعَةُ أَبْحُرِ مَّا نَفِدَت كَلِمَاتُ اللَّهِ إِنَّ اللَّهُ غَرِيزٌ حَكِيمٌ» (لقمان: ۲۷).

إذًا، فماذا نصنع في مجال التجديد في التفسير حتى لا نكون كرجل اعتكف على ما شيَّده الْأقديمون، ووقِف جامدًا إزاءه، وأخلد إلى الراحة، وعطّل معطّيات العقل، أو كآخر تراه آخذًا بمعوله يهدم ما مضت عليه القرون، ويُبدد ما أنتجته العقول السابقة عليه، وفي تلك الحالتين خطر جسيم، وضرر كبير؟ لكننا نمثل حالة ثالثة. كما يقول العلامة الطاهر بن عاشور رجمه الله في مقدِمة تفسيره- ينجبر بها الجناح الكسير، تتمثل هذه الحالة في أن نعمد إلى ما أشاده الأقدمون، فننظر فيه بآلتهذيب والزيادة والشرح والتوضيح، وإزالة ما علق به من شوائب، وما طرأ عليه من الدخيل؛ حتى نبرز للناس الأصيل في التفسير؛ فتتجلى زبدة الحق الصِراح، وتذهب رغوة الباطل، فمتى سلكنا هذا المنهج الوسطى في التجديد؛ فإنّه لآيمكن لأحد- كائن من كان- أن يتهمنا بأننا نقضنا تراثنا، أو أبدناه، بل خدمناه وهذبناه وجليناه؛ لأننا نؤمن بأنَّ في النقض لتراث الأئمة عمص فضلهم، وغمص فضل السابقين كفران للنعمة وجحد لمزاياه، وكلاهما ليس من حميد خصال هذه الأمة، التي تؤمن بأنَّ الفضل للمتقدم.

ولقد كتبت هذه الورقات لتكون زادًا قريب المنال للباحثين في مجال التجديد، مساهمة منى في بلورة رؤية صحيحة قائمة على ضوابط وقوانين حاكمة لمفهوم التجديد، وقد أسميت هذه الورقات: «التجديد في التفسير ضوابط... ومعالم»؛ لتكون هذه الورقات جنبًا إلى جنب لكثير من الأطروحات، التي تضمنتها بحوث

العلماء والمفكرين، التي عُنيت بقضية التجديد في شتى المجالات الشرعية والعربية، قاصدِين من وراء ذلك- بعد إخلاص النية الله- إبراز الدور الكبير الذى يقوم به الأزهر الشريف خدمة لكتاب الله، وسُنّة رسوله، وتجلية لمقاصد الشريعة الغراء، التي تُعني بمصالح الخلق في أمور الدين والدنيا

لقِد شرع الله للخلق علاجًا ناجعًا لسائر الأدواء التي تحل بهم، وما يصلح لأن يكون تشريعًا مُواكبًا لأهل كل عصر ومصر؛ لأنَّ شُرع الله هو النور الذي يُضيء للناس دياجير الظلام، ولأنَّ المناهج التي أتى بها الرسل تخرج من وَ الَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَىٰ أَنْ أَقِيمُوا الدِّينَ وَلا تُتَفُرَّقُوا فِيهِ» (الشورى: ١٣)، هذا في أصول العقائد والأخلاق.

يقول الإمام الفخر الرازى، رحمه الله: «وبالجملة، فالمقصود من الآية أنَّه يُقال: شرع لكم من الدِّين دِينًا تِطابقت الأنبياء على صِحته، وأقول: يجِب أن يكون المراد من هذا الدِّين شيئًا مغايرًا للتكاليف والأحكام، وذلك لأنها مختلفة متفاوتة، قال تعالى: «لِكُل جَعَلْنَا مِنكُمْ شِرْعَةُ وَمِنْهَاجٌ» (المائدة: ٤٨»، فيجب أن يكون المراد منه الأمور التي لا تختلف باختلاف الشّرائع، وهي الإيمان بالله، وملائكته وكتبه ورسله، واليوم الآخر، والإيمان يُوجب الإعراض عن الدنيا والإقبال على الآخرة، والسعى في مكارم الأخلاق، والاحتراز عن رذائل الأحوال...».

وقد استشعر بعض المفسرين ما يوهم التعارض بين قوله: «وَلِكُلِّ جَعَلْنَا منكر شِرعَةُ وَمِنْهَاجًا وقِولِه: «شَرَعَ لَكُمْ مِنَ ٰالدِّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ نُوحًا ۗ إلى قِوله: «أَنْ أَقِيمُوا الدِّينَ وَلا تَتَفَرَّقُوا فِيهِ»، فِقِالوا: إن قَيل: كيفٍ قاَل: «وَلِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُم شِرْعَهُ وَمِنْهَاجًا» فاقتضى ذلك أنَّ لكلِّ واحدٍ من الأنبياء شريعة غير شريعةُ الأَخْر، وَقَالْ فَي موضع آخر: « شَرَعٌ لَكُمْ مِنَ الْدِينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ نُوحًا " إِلَى قُولَه: «وَأَنْ أَقِيمُوا الدِّينَ وَلا تَتْفَرَقُوا فِيهِ»، فذكر أنَّه شرع لجميعهم شريعة واحدة؟



محمد عبد السلام

الاشقر

أمره لعمه أبى طالب من بعده.

الله عليه وسلم، إلى العالمين.

مولد الهدى

نور علی نور

فلسطين -كلية الشريعة والقانون

وُلد سيد الخلق وخاتم الأنبياء والمرسلين يوم الثانى عشر

من شهر ربيع الأول من عام الفيل بمكة المكرمة، التي ولد

فيها، فكان بشرى لأمه آمنة بنت وهب، وخير خلف لأبيه

الهاشمى المتوفى عبد الله بن عبد المطلب، ومِصدر فخر

وسرور لجدِّه عبدالمطلب، الذي تبناه بعد وفاة أمه، ثم وُليَّ

إنَّ المولد النبوى الشريف ليس فقط هو يوم ولادة الحبيب المصطفى، عليه الصلاة والسلام، بل إن لهذا اليوم دلالات بعيدة وأهمية عظيمة، إنَّه بداية النَّهوض لهذه الأمة، وقد شاء

رب العالمين أن يكون هذا النهوض برسالة سماوية عظيمة

خالدة هي رسِالة الإسلام، التي نقلها سيد الخلق محمد، صلى

فاض الشوق إليك.. فماذا نقدم في ميلادك؟ في يوم مولد النبي العظيم يُقدّم المسلمون له صلواتهم وحبهم

ودعاءهم بأن ينالوا شفاعته يوم القيامة، وأن ينالوا شرف رؤية وجهه الكريم، فالنبى الأعظم يرتوى من يري وجهه بالخير

والإيمان والطمأنينة، ويشعر القلب بالخير يمل جنباته بمجرد

أن يتذكره، لهذا فإنّ اتباع سيرته وسُنّته هي أعظم ما يُمكن أن

في هذا اليوم العظيم يُستحسن الذكر، والإكثار من الصلاة

على الشفيع لنيل شفاعته يوم الدّين، كما يجب أن تستغل هذه

الذكرى بكل ما هو مفيد من عمل الخير على اختلافه، فتقدّم

الصدقات وتُستذكر الأحاديث النبوية الشريفة والسُنْن، ويُجمع

الأطفال على فيض من المواقف النبويّة السمحة؛ ليتعرفوا على

نبيِّهم وهادى أمتهم أكثر، ويتلمسوا حلاوة أخلاقه بقلوبهم؛

مولد النبى فرصة لاستذكار سيرته العطرة

إِن ميلادِكِ يا نبى اللهِ ليس يومًا عاديًا ولن يكون؛ إذ تكمن

أُهميته بأنّه يومٌ لميلاد أمة، وهي أمة الإسلام، التي فضلها الله

تعالى على كل الأمم، وجعل شعارها التوحيد، وشهادة أن لا إله

إلا الله، وأن محمدًا رسول الله، ويا له من نور وشرف عظيم

فى يوم ميلادك يا رسول الله نستذكر سيرتك العطرة وأخلاقك الحسنة، فأنت قدوتنا في الصدق والأمانة والإحسان والصبر والشجاعة والرحمة، وصبرك على أذى قريش، وإحسانك لجارك اليهودي، الذي كان يُؤذيك، وعطفك ورحمتك بالأطفال والمسلمين، وغيرها من المواقف، دليل على أنَّك خير الناس

ينتمى فيه المسلم إلى أعظم نبى.

لحمل رسالة سماوية عظيمة.

يُقدمه المسلمون في يوم ميلاده العظيم الملهم لهم جميعًا.



تأتى أهمية ولادة النبى من كونه جاء، صلى الله عليه وسلم، ليجسد القيم العظيمة، التي تنادى بها الديانات، مثل العدالة والرحمة والتسامح؛ حيث نشأ في بيئة كانت تفتقر إلى الكثير من هذه القيم، مما جعله مثالًا يُحتذى به في الإيمان والعمل؛ فقد تربى في بيت عبد الله وامنة، وتلقى تربية رفيعة في طيبة وتواضع، مما ساعد في تشكيل شخصيته العظيمة. عندما كبر النبى، تميز بالأمانة والصدق، حتى لُقب ب «الصادق



# ولادة خير الخلق

#### كلية الشريعة والقانون

الأمين»، وبدأ- فيما بعد- نضاله من أجل نشر رسالة الإسلام، بعد أن نزل الوحى عليه؛ حيث تحمل الصعاب والمعاناة من أعداء الدعوة، ولكنه لم يتوانَ عن الاستمرار في نشر الدعوة.

الرواق

إن ولادته ليست مجرد حدث تاريخي، بل هي بداية عصر جديد من الهدى والإرشِاد. لقد آمن المسلمون بأن النبى محمدًا هو خاتم الأنبياء والمرسلين، وأن رسالته جاءت لتكمل ما سبقتها من رسالات، فإرثه لا يزال حاضرًا في قلوب المسلمين، وتعامله مع الناس يعد نموذجًا يُحتذى

ويعد مولد النبى محمد، صلى الله عليه وسلم، من أبرز الأحداث التاريخية، التي غيّرت العالم؛ فقد أرسى القيم النبيلة، وفتح أمام البشرية آفاقًا جديدة من الإيمان والأخلاق، وستظل ذكرى ولادته مصدر إلهام ودعوة للتأمل في القيم الإنسانية السامية.



## عبدالكمال بن سیدکمال

#### باكستان

يحتفل المسلمون بمولد النبيّ محمد بن عبد الله في الثاني عشر من شهر ربيع الأول من كل عام، حسب أشهر الأقوال عند أهل السُّنَّة والجماعة، حيث يحتفل به المسلمون شرقًا وغربًا وشمالًا وجنوبًا في كل عام فى معظم الدول الإسلامية فرحة بولادة نبيهم ﷺ، وتبدأ الاحتفالات الشعبية من بداية شهر ربيع الأول إلى نهايته، وذلك بإقامة المجالس الدينية؛ التي تُنشد فيها قصائد مدح النبي، وتلقى فيها الدروس من سيرته، ويُقدّم فيها الطعام والحلوى، مثل كما تسمى في مصر حلاوة المولد.

ووجب عليناً في هذا المقام أن نتعرض إلى التعريفِ بمولد النبي، عليه السلام، نغة واصطلاحًا، حيث يقصد به المكان أو الزمان، الذي ولد فيه سيد الأنبياء وإمام المرسلين عليه ، وكلمة مُؤلِد جمعها مُوالدُ، وهي مصدر ميميّ من ولدُ، وكان موضِع مولده ﷺ دار أبى يوسف المقام عليها اليوم مكتبة عامة في مكَّة المكرمة.

كان مولد النبيّ يوم الاثنين الثاني عشر من شهر ربيع الأول من عام الفيل على أشهر الروايات وأصحها، الموافق لأغسطس من عام ٥٧٠ من تاريخ ميلاد المسيح عيسى ابن مريم، عليه السلام (الغريب والمعاجم ٢٤٩٢/٣) (الإنصاف فيما قيل في المولد من الغلو والإجحاف



## الاحتفال بالمولد النبوي.. قولا وفعلا

#### في مرحلة الدكتوراه كلية التتريعة والقانون التتعبة التتريعة الإسلامية

قال الإمام الحافظ السيوطي: «هو من البدع الحسنة التي يُثاب عليها صاحبها لما فيه من تعظيم قدر النبى صلى الله عليه وسلم وإظهار الفرح والاستبشار بمولده الشريف عليه الماوى للفتاوي: ٢٢٢/١) أضاف الشيخ ابن تيمية: «فتعظيم المولد واتخاذه موسما قد يفعله بعض الناس ويكون له فيه أجر عظيم؛ لحسن قصده وتعظيمه لرسول الله ﷺ» (اقتضاء الصراط المستقيم لمخالفة أصحاب الجحيم:



كما أن الاحتفال بمولد النبي على ليس بالكلمات والشعارات والقصائد والخطابات، والصدقات فقط، بل مع ذلك الأخذ بالسير على منهج خير الأنام ﷺ فعلًا وقولًا وعملًا، وفي صحيح مسلم؛ عن أبي فتادة الحارث بن ربعي- رضى الله عنه-: «وَسُئِل ﷺ عن صَوْم يُوم الاثْنَيْنِ، قَالَ: ذَاكَ يَوْمٌ وُلِذَّتُ فِيهِ ، وَيَوْمٌ بُعِثْتُ ، أَوْ أُنْزِلَ عَلَيَّ فِيهِ ) (صَحيَح مسلم:

بعض أقوال العلماء في مشروعية الاحتفال بالمولد النبوي الشريف

أوضح الشيخ محمد متولى الشعراوى: «ما أفرحنا بيوم ميلاد النبي وَيحق لنا أن نفرح به، لأنه اليوم الذي يُنسب إليه خير الإسلام كله، بعثًا لرسول الرحمة وخاتم النبيين». (في التسجيل النادر قناعة



#### قيس عبدالحكيم

يحتفل المسلمون في كل بقاع الأرض بمولد النبي الأمين، خير خلق الله، فعندما نذكر سيدنا محمد تنطق ألسنتنا بأجمل الكلمات، وهذا اليوم هو أفضل أيام السنة الهجرية، حيث وُلِد أعظم رجل في التاريخ؛ فهو الذي هدى الناس إلى الخير والحق وبشرى بالإسلام، لقد اختاره الله من خلقه ليكون خاتم الأنبياء والمرسلين، وما أجمل خاتمة محمد. وكان يوم مولده يوم خير للمسلمين، ومعجزات هذا اليوم تدل على البشارة، وسيظل المسلمون يحتفلون بهذا اليوم كل عام، يهنئون به، ويظهرون اجمل مظاهر الاحتفال بهذا الحدث

وِقد أمرنا الله بطاعة سيدنا محمد في قوله: «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهُ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ»، وقد أكرم الله تعالى رسولنا الكريم في آياته بقوله: «وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُق عَظِيم»، وهٰذه الآيات القرآنية أكبر دليل على مكانة الرسول العالية عند الله تعالى.

ولد الرسول بعد وفاة أبيه ولم يره، وسُمى عام ولادته بـ «عام الفيل»، وهذا هو أهم حدث تمت روايته عن المولد النبوى الشريف للأطفال، حيث وُلِد الرسول بعد أقل من شهرين من حادثة أبرهة، وفي الوقت



## المولد النبوى الشريف

#### كلية الطب البتتري

نفسه جاء أبرهة إلى مكة بفيله الضخم وأراد هدم الكعبة المشرفة، لكن الفيل رفض أن يتحرك من مكانه ولم يتقدم لهدم الكعبة، بل

ثم أرسل الله عز وجل على أبرهة وجيشه أسرابًا من الطير ترجمهم بالحجارة، فنزل في هذه المناسبة قوله تعالى: «وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيْرًا أَبَابِيلَ. تُرْمِيهِم بِحِجَارَةٍ مِّن سِجِّيلٍ. فَجَعَلَهُمْ كَعَصْفٍ مَّأْكُولٍ».

وانتشرت مقولة إن البيت له رب يحميه، وصدق الناس هذا؛ لأن الله حمى بيته ويسمى هذا الحدث عام الفيل.

وبدأ الناس يحتفلون بهذا اليوم بعد مرور أكثر من ثلاثة قرون على وفاة الرسول، أى بعد قيام الدولة الإسلامية، مع قيام الدولة الفاطمية؛ حيث حاولوا نيل استحسان مسلمي مصر والشام.

ويواصل المسلمون في كل أنحاء العالم الاحتفال به وتبادل التهاني بهذا الحدث العظيم؛ تعبيرًا عن الحب الشديد بمولد النبي الكريم الكريم ورغبة في إحياء ذكراه والاقتداء به، كما يصوم بعض المسلمين أيضًا يوم الاثنين، وهو يوم ميلاده، ويقومون بالحديث عنه في هذا اليوم بأطيب الكلام.

## ولادة نبى الأمة كانت مليئة بالعبر والدروس الكثيرة

إن ولادة نبى الأمة كانت مليئة بالعبر والدروس الكثيرة، ويكفى أن الله تعالى جعل هلاك من أرادوا هدم الكعبة في العام، الذي وُلِد فيه النبي العظيم، وأمطرهم بحجارة من سجيل، وفي يوم مولده أشرقت الأرض بنور ربها، وفاض النور في جميع مكة وما حولها ابتهاجًا بقدومه، لقد كان يومًا عظيمًا يشهد له كل من حضر، وهذا دليل على أنَّه ميلاد خير البشر.

#### غاب الربيع لكن زهره لم يذبُل

في يوم ميلادك يا نبى الله يقف المسلمون صفًا واحدًا موحدين متحابين ينتمون إلى نبيهم العظيم، الذي اصطفاه الله تعالى من بينٍ جميع العباد؛ ليُكلفُه حمل الرسالة وتبليغ الأمانة، وليس غِرِيبًا أن يشعر المسلمون في كل عام تمر فيه ذكرى ميلاد النبي بأن هذا اليوم خاصٌ بهم جميعًا؛ لأنَّه يملأ قلوبهم بالصفاء والبهجة وحب الحياة.



#### **Delegation of Al-Azhar Graduates Visits** Nahdlatul Ulama Organization Indonesia

Prof. Shouman: The Organization is ready to cooperate in all areas that support the promotion of moderation

Prof. Yahya Khalil: Utilizing the expertise of the Organization, translating its publications, and distributing them to schools Prof. Abbas Shouman confirmed that His Eminence the Grand Imam, Prof. Ahmad at-Tayyeb, Sheikh of al-Azhar Ash-Sharif, is personally committed to supporting international students. He noted that the Organization is ready to cooperate with the Nahdlatul Ulama Organization in all fields that promote the

consolidation of moderation and balance. He also emphasized the need for concerted efforts by civil society

institutions to confront extremist ideas. He pointed out that al-Azhar ash-Sharif, along with all the entities under its supervision, is ready to provide support to promote the

values of peaceful coexistence.

Prof. Shouman explained that the Grand Imam is committed to launching joint initiatives with other religious institutions at both local and international levels, including the Egyptian Family House, which has eliminated the term "sectarian strife" within Egypt, as well as the Document on Human Fraternity, which has

Egypt, as well as the Document on Human Fraternity, which has become a model to be emulated around the world.

Moreover, Major General Wael Bekhit, Vice-President of the Organization, stated that safeguarding children and protecting young people from falling into the clutches of terrorism is one of the Organization's top priorities.

Meanwhile, Prof. Abdul Dayyem Nusseir, Secretary-General of the Organization, emphasized that the Organization is committed to supporting Azhari graduates around the world in their efforts to promote moderation and balance and to disseminate the Azhari approach

For his part, Prof. Yahya Khalil, President of the Nahdlatul Ulama Organization, emphasized the Organization's eagerness to benefit from al-Azhar and its graduates in spreading moderation. He also praised the visit of the Grand Imam to Indonesia and expressed his pride in this important visit, noting that the Organization will work to utilize the expertise of the al-Azhar Graduates Organization, translate its publications, and distribute them to schools affiliated with their Organization throughout Indonesia.

#### Delegation of the World Organization for Al-Azhar **Graduates Headed by Abbas Shouman Arrives in** Malaysia and Meets with Minister of Religious Affairs



A high-level delegation from the World Organization for Al-Azhar Graduates, led by His Eminence Prof. Abbas Shouman, President of the Organization and Secretary-General of the Council of Senior Scholars, has arrived in Malaysia. The visit aims to strengthen cooperation between the Organization and its Malaysian branch, in line with the directives of His Eminence the Grand Imam Prof. Ahmad at-Tayyeb, Sheikh of al-Azhar ash-Sharif. The Grand Imam has emphasized the importance of maintaining communication between al-Azhar and its graduates, focusing on the branch's strategic direction, addressing contemporary

challenges, and exploring solutions to confront them. It is worth mentioning that Dato Mohd Na'im bin Mokhtar, Malaysia's Minister of Religious Affairs, received the Organization's delegation headed by Prof. Abbas Shouman. The delegation included Prof. Salama Dawood, President of al-Azhar University and Vice-President of the Organization, Major General Wasl Mahmoud Bekhit Vice-President of the Organization. Wael Mahmoud Bekhit, Vice-President of the Organization, Prof. Abdul Dayyem Nusseir, Secretary-General of the Organization and Advisor to the Grand Imam, and Ahmed Fawzi, Director of

Foreign Branches Department.
The Minister of Religious Affairs warmly welcomed the delegation, commending the efforts of His Eminence, the Grand Imam Prof. Ahmad at-Tayyeb, in promoting the true teachings of Islam globally and fostering a culture of peace and coexistence among people. He emphasized that al-Azhar's mission is universal, and

dedicated to conveying the authentic image of Islam. He also highlighted that the visit of His Eminence, the Grand Imam, to Malaysia profoundly impacted the hearts of Malaysians, further strengthening the bond between al-Azhar and the Malaysian people, who deeply admire al-Azhar and its scholars. The Minister of Religious Affairs also commended the efforts of the Organization's branch in Malaysia for promoting moderation, and balance, and fostering a strong sense of citizenship. Prof. Abbas Shouman conveyed the greetings of His Eminence,

the Grand Imam, to the people of Malaysia, emphasizing His Eminence's personal commitment to supporting international students, ensuring their well-being, and addressing any challenges they may face during their studies. He also highlighted the Grand Imam's directive to maintain strong communication between these students and al-Azhar ash-Sharif after their

graduation.
The meeting was attended by the leadership of the Organization's branch in Malaysia, headed by Dato Mohammad Fakhruddin Abdul Muti, along with a group of al-Azhar graduates who are members of the Organization's branch in Malaysia.

# الرواق

#### High-Level Delegation of Al-Azhar Graduates, Headed by Prof. Shouman, Visits Indonesia

A high-level delegation from the World Organization for al-Azhar Graduates arrived in Indonesia, led by Prof. Abbas Shouman, President of the Organization and Secretary-General of the Council of Senior Scholars; Major General Wael Mahmoud Bekhit, Vice-President of the Organization; Prof. Abdul Dayyem Nusseir, Secretary-General of the Organization and Advisor to the Grand Imam; and Ahmad Fawzi, Director of Foreign Branches.

The delegation was received by His Excellency Ambassador Yaser ash-Shimi, Ambassador of Egypt to Indonesia; Dr. Mukhles Hanafi, Secretary-General of the Organization's branch in Indonesia;

and several graduates of al-Azhar.
The visit aims to enhance cooperation between the Organization and its branch in Indonesia, in line with the directives of His Eminence the Grand Imam Prof. Ahmad at-Tayyeb, Sheikh of al-Azhar ash-Sharif. The goals are to promote moderation and balance, maintain communication between al-Azhar and its graduates in Indonesia, discuss the branch's strategic approach, and address contemporary challenges and how to confront them. On the sidelines of the Egyptian ambassador's reception of the delegation, a meeting was held to discuss the role of al-Azhar graduates in Indonesia and how to address the challenges they face. The meeting also covered the expansion of the Organization's branch to include all regions and the importance of maintaining continuous communication between the Organization's branch and



the Egyptian embassy in Indonesia. The Egyptian Ambassador, Yaser ash-Shimi, praised the role of al-Azhar and its graduates' organization in spreading moderation and balance and protecting young people. He also commended the visit of His Eminence the Grand Imam to Indonesia last July, highlighting its great impact on the hearts of the Indonesian government and people. Furthermore, Prof. Abbas Shouman, President of the Organization, expressed his appreciation for the pivotal role played by the Egyptian Ambassador in Indonesia in

the Organization's branch. He pointed out that the World Organization for al-Azhar Graduates works to spread the moderate Azhari approach and to promote the values of peaceful coexistence around the world. The Organization embraces international students studying at al-Azhar from all countries, acting as a tributary of al-Azhar and as one of its

overcoming the difficulties faced by

soldiers. It serves al-Azhar's supreme mission of reuniting Azharis and providing them with support through cultural activities, training courses for imams, preachers, and Fatwa researchers in Shariah sciences, preaching, and fatwa training. Additionally, the Organization offers e-learning and courses on teaching Arabic to non-Arabic speakers, along with maintaining constant communication with the coordinators of its offices and branches to explore ways of cooperation between these offices and the main headquarters in Cairo, to enhance the performance of Azharis at all academic, practical, and cultural levels

He added that al-Azhar, under the leadership of His Eminence the Grand Imam, Prof. Ahmad at-Tayyeb, extends its arms to all Muslims around the world, offering them Sharia sciences and moderate Islamic thought, as called for by our noble Islam, which is far from fanaticism and extremism.

#### Delegation of "Al-Azhar Graduates", Led by Abbas Shouman Participates in the 'Moderate Nation' Conference in Malaysia

The delegation of the World Organization for al-Azhar Graduates, headed by His Eminence Prof. Abbas Shouman, President of the Organization and Secretary-General of the Council of Senior Scholars, participated in the conference titled "The Moderate Nation: A Leader in Peaceful Coexistence, Development, and World Peace." The event was organized by the Organization's branch in Malaysia, in collaboration with the Academy of Islamic Studies, and attended by the Malaysian Deputy Minister of Religious Affairs along with a group of al-Azhar graduates from Malaysia, Indonesia, and Thailand.

A high-level delegation from the World Organization for al-Azhar Graduates is currently visiting Malaysia led by Prof. Abbas Shouman, accompanied by Prof. Salama Dawood, President of al-Azhar University and Vice-President of the Organization, Major General Wael Mahmoud Bekhit, Vice-President of the Organization, Prof. Abdul Dayyem Nusseir, Secretary-General of the Organization and Advisor to the Grand Imam, Prof. Ahmed Fawzi, Director of

Foreign Branches Department. In his speech during the conference, entitled: "Islam's Message to the World: Peaceful Coexistence among People is at the Heart of Islam", Prof. Shouman emphasized that His Eminence the Grand Imam, Prof. Ahmad at-Tayyeb—may Allah protect him—has taken upon himself the mission of advocating for fraternity, coexistence, and mutual respect, while spreading the message of peace among people. He emphasized al-Azhar's rejection of the term "minorities". He called all individuals living in the same country to be referred to as "citizens." without the distinction of "minority," regardless of their religion or faith.

Furthermore, Prof. Shouman emphasized that there should be no internal conflict within the Muslim state,



as it weakens the unity of the nation. He highlighted that true Islamic unity is a necessity, not the distorted version

promoted by extremist groups. Additionally, Prof. Abbas Shouman explained that possible unity is the unity of solidarity, integration, and the pursuit of society's development, stressing that scholars have the responsibility to safeguard young people from extremist ideologies.

In his speech titled "The Role of Al-Azhar Curricula in Protecting Students from Extremism and Terrorism," Prof. Salama Dawood remarked, "I present to you a living example—your sons, the thousands of al-Azhar graduates here in Malaysia. After studying at al-Azhar, have you seen anything from them other than the illumination of the moderate thought they learned from their sheikhs and scholars?' Your trust in the education they received at al-Azhar has made them reliable figures in your country across various fields-education, advocacy, judiciary, fatwa, medicine, pharmacy, engineering, and trade. Some of them have even held esteemed positions in vour blessed country, serving as ministers, ambassadors, and highranking officials."

He stressed that His Eminence the Grand Imam, Prof. Ahmad at-Tayyeb, is exerting great efforts to confront intellectual extremism, promote the values of civilizational dialog, and peaceful coexistence, and support the vulnerable.

Moreover, Prof. Dawood pointed out that al-Azhar, across all its sectors, is dedicated to combating extremism and terrorism through its educational curricula. This includes its preuniversity education system, which comprises over eleven thousand Azhari institutes spread across all governorates, centers, and villages of Egypt, serving approximately three million students. Additionally, al-Azhar University, with nearly one hundred faculties distributed throughout Egypt, is ranked as the top university in the country according to the Times international classification.

He stressed that the World Organization for al-Azhar Graduates serves as the vital link that brings together all Azhari graduates, offering them great services in education, awareness, advocacy, culture, activities, and training, since it was established in 2007 by His Eminence the Grand Imam, Prof. Ahmad at-Tavveb.

It is worth noting that, on the sidelines of the conference, the Malay translation of the book 'Children Ask the Imam' was inaugurated.

#### Discours de son éminence, le Grand Imam, Pr. Dr. Ahmed al-Țayeb, cheikh d'Al-Azhar prononcé à l'occasion de la célébration de la naissance du Prophète1446 H./2024 apr. J.-C. au Centre al-Manārah pour les Conférences internationales, al-Tajammu' al-Khāmis, al-Qahirah al-Jadīdah (13 rabi' al-awwal 1446 H./ 16 septembre 2024 apr. J.-C.

Au nom d'Allah, le Tout Miséricordieux, le Très Miséricordieux

Louanges à Allah! Que la paix et les bénédictions d'Allah soient accordées à notre maître Muḥammad, à sa famille et à tous ses compagnons.

Monsieur le Président 'Abdel Fattāh al-Sissi Président de la République arabe d'Égypte, qu'Allah le préserve. Honorable audience!

Al-Salamu 'alavkum wa rahmatullahi wa barakatuh (Que la paix, la miséricorde et les bénédictions d'Allah

Monsieur le Président.

C'est avec grand plaisir qu'en ouvrant mon discours, je vous adresse, à vous tous ainsi qu'au cher et loyal peuple égyptien, et au monde arabo-musulman-rois présidents, émirs et sultans—mes sincères félicitations à l'occasion de la commémoration de la naissance de notre maître. Muhammad Ibn 'Abd Allāh, Prophète de l'Islam, Messager de l'humanité, et miséricorde d'Allah pour l'univers tout entier . Je vous souhaite à tous davantage de succès, de force, de puissance, de bien et de prospérité.

Honorable audience,

Celui qui médite sur les qualités du Messager d'Allah, Muḥammad . Il ne sait pas par laquelle commencer ni par laquelle terminer, ni quoi retenir de cette belle somme infinie de qualités de beauté et de maiesté, ni quoi laisser derrière lui... et comment ! En effet, Allah a décrit l'étendue de sa moralité honorable comme étant une « grandeur » en disant dans Son noble Livre : « Et vous êtes doué d'un caractère éminent » (Sourate al-Qalam (la Plume), v.4).

Celui qui médite sur les qualités du Messager d'Allah, Muḥammad , se trouve face à une immensité telle qu'il ne sait par où commencer ni par où finir. Il est déconcerté, ne sachant quelles qualités de cette noble et majestueuse figure retenir et lesquelles omettre... et comment le pourrait-il ? En vérité, Allah a Lui-même décrit la grandeur de son caractère en ces termes dans Son noble Livre : « Et tu es certes, d'un caractère éminent » (Sourate al-Qalam (La Plume), v. 4).

D'ailleurs, la personne la mieux informée à son sujet son épouse 'A'ishah, la Mère des Croyants, qu'Allah soit satisfait d'elle, a répondu à ceux qui l'interrogeaient sur sa moralité : « Il était le Coran vivant. » Dans une autre version, elle précise : « Il était le Coran vivant : il se réjouissait lorsque ses préceptes étaient suivis, et se mettait en colère lorsqu'ils étaient transgressés. » Je crois que cette noble femme, qu'Allah l'agrée, avait déjà saisi les dimensions transcendantes et la moralité prophétique que nous ne pouvons ni pleinement appréhender ni totalement décrire. En évoquant ainsi les nobles caractères mentionnés dans le Noble Coran, elle a montré à quel point les qualités éminentes du Prophète correspondaient à celles du Coran. Cela signifie que si la morale du Coran est infiniment parfaite et belle, celle de Muhammad l'est également. Il s'agit donc d'une moralité qui dépasse la capacité et la compréhension de tout être humain. Sans cela, la comparaison entre les deux dans le hadith de 'A'ishah n'aurait pas de sens.

Cette similitude explique pourquoi le Prophète de l'Islam a reçu un message différent de tous ceux qui l'ont précédé. En effet, son message clôture les révélations antérieures et se présente comme un message universel, s'adressant à tous les mondes. qu'ils soient humains ou djinns. Contrairement aux messages précédents, qui étaient destinés à un peuple particulier, à une époque précise, et à un espace bien défini, le message de Muhammad transcende le temps

En outre, il convient de souligner que le privilège d'un message divin par rapport à un autre appartient exclusivement à Allah, le Très-Haut, comme en témoignent les versets coraniques suivants :

- « Tels sont les Messagers, Nous en avons Préféré certains à d'autres. À certains, Allah a Adressé la parole ; à d'autres II a Accordé un rang privilégié. Nous avons Donné les preuves évidentes à Jésus, fils de Marie, en l'assistant de l'Esprit Saint» (Sourate al-Baqarah (la Vache), v.253). - « Nous avons Donné à certains prophètes plus de
- faveurs qu'à d'autres et avons Gratifié David des Psaumes. » (Sourate al-Isrā' (Le Voyage nocturne), v.4). Cependant, le Prophète de préférer les prophètes les uns aux autres comme le démontrent les hadiths
- « Ne me préférez pas aux autres prophètes. »
- « Ne considérez pas les uns comme meilleurs que les autres parmi les prophètes, » « Ne faites pas un choix parmi les prophètes. »
- « Ne préférez pas les prophètes les uns aux autres. »
- -« Ne me préférez pas à Mūsā (Moïse). »
- Un homme lui dit alors : « Ô Muhammad, notre seigneur, fils de notre seigneur, le meilleur d'entre nous et fils du meilleur d'entre nous » Le Prophète lui répondit : « Je n'aime pas que vous m'éleviez à un rang supérieur à celui qu'Allah m'a assigné. »

Dans ce contexte, où il est crucial de distinguer la particularité de la supériorité, les oulémas nous rappellent cette règle : « La particularité n'implique pas la supériorité. » Ils en concluent que l'universalité qui est une caractéristique spécifique au message de l'Islam, ne signifie pas pour autant qu'il est supérieur



aux messages antérieurs. Les oulémas illustrent cela par un exemple clair et accessible : la capacité de l'oiseau à voler dans le ciel avec ses ailes, comparée à l'absence de cette faculté chez l'être humain ; pourtant, personne n'oserait affirmer que l'oiseau est supérieur . à l'être humain.

Monsieur le Président,

Honorable audience,

Si la moralité de Muhammad a varié en nombre, en statut, en rang élevé, et en perfection au point que nous l'avons décrit comme un « être humain parfait », l'une de ses qualités se distingue particulièrement, car elle est mentionnée dans le noble Coran. Il s'agit de la « miséricorde » attribuée au Prophète dans le dernier verset de la sourate al-Tawbah (Le Repentir), qui évoque les bienfaits dont Allah a gratifié les croyants en leur envoyant un messager issu d'eux. Allah le décrit comme veillant à les guider sur le Droit Chemin et se montrant « compatissant et miséricordieux » envers

De même, cette « miséricorde » est mentionnée dans le verset n°107 à la fin de la sourate al-Anbiā' (les Prophètes): « Nous t'avons envoyé qu'en miséricorde

à tous les mondes. » La restriction utilisée dans le verset (l'association de la négation (ma) à la particule « illā) indique que le ce Messager incarne effectivement tous les aspects

de la miséricorde de sorte qu'elle devient un caractère inhérent à ses sentiments, enracinée dans son for intérieur et régissant tous ses actes.

De plus, le Prophète a confirmé cette qualité dans sa Sunna en disant : « Je ne suis qu'une miséricorde offerte. » Il l'a effectivement manifestée dans son comportement envers les êtres humains et toutes les créatures. Tous ses actes étaient imprégnés de cette « miséricorde » avec laquelle Allah l'avait façonné, adoucissant ainsi son cœur. Cette miséricorde fut l'une des raisons les plus puissantes qui ont conduit de nombreux polythéistes à embrasser l'Islam.

À ce sujet, le noble Coran dit : « C'est par Miséricorde de la part d'Allah que tu as été si doux avec eux. Si tu avais été rude et sévère, ils se seraient dispersés loin de toi. Pardonne-leur donc [leurs fautes], implore le pardon d'Allah en leur faveur, concerte-les, quand des ordres sont à donner. Mais, quand ta décision est prise, mets ta confiance en Allah, car, en vérité, Allah Aime ceux qui s'en remettent à Lui. » (Sourate Āl 'Imrān, v.159). Il faisait preuve de miséricorde envers les êtres humains même dans des situations où celle-ci pourrait être perçue comme de la peur ou de la lâcheté plutôt que du courage et de l'audace. Cela se manifestait particulièrement en temps de guerre, lors des combats et des conflits armés entre nations et peuples.

L'une des manifestations de cette miséricorde prophétique en temps de guerre est que la charia de l'Islam n'autorise les musulmans à faire la guerre qu'en réponse à une agression menaçant leur vie, leur religion, leurs territoires, leur honneur, leurs biens, ou tout autre élément que l'on appelle « agression » au sens le plus large du terme. Dans la charia, le combat, la guerre contre l'ennemi ou le conflit armé sont des sujets d'une importance capitale, régis par des règles et des législations établies par Allah et mises en œuvre par Son messager lorsqu'il dirigeait lui-même les armées musulmanes dans leurs batailles. Il a également ordonné à sa Ummah de respecter ces règles chaque fois que les circonstances l'obligent à affronter l'ennemi. La « justice » est la première règle qui retient notre attention et occupe une place si importante dans la charia qu'Allah nous a enjoint de la respecter dans notre comportement envers les amis comme envers les ennemis. A ce propos, le noble Coran dit « Combattez pour la cause d'Allah ceux qui vous combattent et ne transgressez pas, car Allah n'aime pas

les transgresseurs. » (Sourate al-Baqarah (la Vache),

Cette règle de la justice repose sur un autre principe fondamental : « le principe de la réciprocité », qui consiste à éviter de renoncer à la justice et à se laisser aller à l'injustice ou à l'agression envers les autres

C'est ce que révèlent les versets coraniques suivants « Usez de réciprocité à l'égard de quiconque marque de l'hostilité contre vous. Craignez révérencieusement Allah et sachez qu'Allah Est avec ceux qui le craignent. » (Sourate al-Baqarah (la Vache), v.194).

 « Si vous sanctionnez, sanctionnez de la même facon que vous aurez été sanctionnés et, certes, si vous patientez ce sera mieux pour ceux qui patientent. » (Sourate al-Nahl (les Abeilles) y 126)

Les circonstances de la révélation du dernier verset sont les suivantes, comme l'expliquent les exégètes : lorsque le Prophète a été informé que son oncle paternel, Hamzah Ibn 'Abd al-Muttalib, avait été tué, mutilé et mis en morceaux, il, en tant qu'être humain, ne pouvait supporter cette scène horrible.

Il dit, tout en étant attristé et affligé : « Par Allah ! Je vais mutiler soixante-dix hommes parmi eux à ta place! » Les versets ont été révélés à ce moment-là alors que le messager était toujours à sa place. Le Prophète a donc expié son serment et s'est abstenu de l'accomplir. Lorsque la guerre éclate et que les combats font rage, il existe une éthique exceptionnelle qui prescrit aux musulmans de ne pas tuer certaines catégories d'ennemis ni de leur porter atteinte. Il est interdit au musulman de tuer les femmes, les enfants, les personnes âgées ainsi que les moines, conformément aux enseignements du Prophète : « Ne tuez ni les garçons ni ceux qui se trouvent dans les ermitages ». Il est important de souligner que les ermitages sont des lieux de culte. De plus, il est interdit au combattant musulman, au nom de la cause d'Allah, de tuer délibérément les ennemis blessés, les malades, les fous ainsi que les aveugles. Comme l'indique l'imam Malik : « Il n'est permis de tuer ni aveugle ni fou. » Il est également interdit de tuer les aveugles, les fous et les personnes handicapées. De même, il est prohibé de tuer les ouvriers, les salariés et d'autres individus dans des rôles similaires. Bien que ces personnes puissent se trouver dans le camp de l'ennemi, leur meurtre est interdit car il est peu probable qu'elles agressent directement les musulmans ou participent activement aux combats armés contre eux. En bref. ces personnes n'ont pas à participer au combat, qui est la seule raison pour laquelle la guerre est autorisée pour les musulmans, conformément au verset coranique

« Combattez pour la cause d'Allah ceux qui vous combattent et ne transgressez pas, car Allah n'aime pas les transgresseurs. » (Sourate al-Baqarah (la Vache), v.190).

Il est évident qu'un acte n'a aucune valeur sans sa raison d'être. Il est également incontestable que la législation, qu'elle soit présente ou absente, est motivée par une raison précise. Faire exception pour ces catégories, malgré leur mécréance et leur entêtement, constitue un argument pour ceux qui affirment que la guerre en Islam est motivée par la défense contre l'agression, et non par l'incrédulité.

Il est à signaler que les règles générales de l'Islam en matière de combat sont le respect du principe de « vertu » et celui de « bienfaisance » qu'Allah a prescrit envers à la fois les êtres humains et les animaux. À ce sujet, le Messager d'Allah dit : « Certes, Allah a prescrit la bienfaisance en toute chose. »

'est pour cette raison que les dirigeants musulmans et leurs commandants en chef ont appliqué cette « vertu » et l'ont inscrite dans le droit de la guerre de manière sans pareille dans l'histoire de l'humanité, sauf dans les combats où les musulmans étaient directement impliqués. Voici Abū Bakr, le premier calife après la mort du Prophète, fait ses adieux à son chef d'armée destinée à la Grande Syrie (le Levant) en disant : « Je vous recommande de craindre Allah et de ne pas désobéir. Ne commettez pas de fraude (par exemple le détournement du butin de guerre) et ne soyez pas coupable de lâcheté! Ne détruisez pas un lieu de culte c'est-à-dire, « une église ou un temple ». Ne brûlez ni palmiers ni plantes! N'égorgez aucun mouton! Ne coupez aucun arbre fruitier! Ne tuez ni vieillards, ni enfants, ni petit garçon ni femme! Vous trouverez sur votre chemin des gens qui se sont consacrés à la vie monastique dans des ermitages. Laissez-les tranquilles. »

En abordant la guestion de la guerre en Islam, il est essentiel de mentionner, même brièvement, l'image des « prisonniers de guerre » dans les conflits auxquels participent les musulmans. La jurisprudence du « prisonnier de guerre » en Islam tourne uniquement autour de deux options déterminées par le noble Coran dans le verset : « Lorsque vous affronterez les incroyants, [au combat, foncez sur eux et] tranchezleur le cou jusqu'à la reddition. Enchaînez alors [les captifs] solidement, et lorsque la guerre aura pris fin, libérez-les gracieusement ou contre rançon. » (Sourate Muhammad, v.4): La première option est « al-mann », qui consiste à libérer gracieusement le prisonnier de guerre sans demander de rançon. La deuxième option est de le libérer contre une rançon payée par lui-même ou par quelqu'un d'autre. En outre, les musulmans ne sont pas autorisés à tuer les prisonniers de guerre.

À ce sujet, Ibn Rushd a rapporté que les compagnons du Prophète étaient unanimement d'accord sur l'interdiction de ce meurtre comme le démontre le sens général du hadith du Prophète : « Je vous recommande d'être bienfaisants envers les prisonniers de guerre. » Le comportement des musulmans envers les prisonniers de guerre lors de la bataille de Badr en était un exemple frappant : ils préféraient ces prisonniers à eux-mêmes, car ils leur donnaient du pain alors qu'ils se contentaient de manger des dattes. Les sentences jurisprudentielles exigent également de nourrir le prisonnier de guerre, de faire preuve de bienveillance à son égard, de le protéger de la chaleur et de la froideur, de lui fournir les vêtements et couvertures nécessaires, de repousser tout ce aui peut leur nuire et de « respecter leur position et leur dignité personnelle selon le statut de chacun d'eux ». En agissant ainsi, nous devons nous inspirer de l'appel du Prophète à être doux envers tous les êtres humains comme le confirment explicitement les hadiths suivants:

- « Allah est Doux et II aime la douceur en toute chose. » Elle a aussi relaté que le Prophète a dit : « Allah est Doux et II aime la douceur. Il octroie, en contrepartie de la douceur, ce qu'll n'octroie pas en contrepartie de la rudesse ou de quoi que ce soit d'autre. »
- « Restez indifférents aux méfaits des gens dignes et pieux. »
- « Allah ne sera pas miséricordieux envers celui qui ne l'est pas envers les gens. »

Monsieur le président. Honorable audience,

Après ce que nous avons examiné sur la guerre en Islam, même de manière succincte, je pense qu'il n'est pas nécessaire de comparer ou de faire un parallèle entre la conception de la guerre selon la charia islamique, avec son modèle humanitaire noble, et l'image hideuse de la guerre moderne au XXIe siècle. Cette situation a conduit à des génocides, à des massacres barbares et à des crimes ignobles commis contre les peuples opprimés, face auxquels le monde fort et civilisé reste indifférent, gardant un silence total sur leurs souffrances. Ce monde se contente de consoler ces peuples misérables avec des paroles creuses de condoléances, dénuées de véritable soutien, ou avec des sentiments froids qui évoquent ceux d'un tueur assistant aux funérailles de la victime qu'il a lui-même tuée, acceptant même les condoléances en son nom

À l'occasion de la commémoration de la naissance du Prophète, nous devons évoquer la leçon suivante : nous devons continuer à sensibiliser la Ummah à son identité, à son histoire prestigieuse et honorable, à ses capacités aussi bien matérielles et spirituelles ainsi qu'à ses potentialités créatrices. Cette Ummah doit être sûre qu'elle possède le remède à ce mal si elle le veut et se préparer à le mettre en œuvre. Elle ne doit pas oublier le hadith suivant du Prophète : « Les différentes communautés sont sur le point de se regrouper contre vous comme se regroupent les gens qui mangent autour d'un plat ». Un homme a dit : « Est-ce que la cause de cela est que nous serons peu nombreux ce jour-là ? Le Prophète a dit : « Ce jour-là, vous serez plutôt nombreux. Mais vous serez comme l'écume du torrent (faibles et méprisables). Allah va retirer de leurs cœurs la peur qu'ils ont de vous et il y mettra le wahn »

Un homme a dit : Ô Messager d'Allah ! Qu'est-ce que le wahn?

Le Prophète a dit : « L'amour de l'ici-bas et le fait de détester la mort. »

Nous devons également renforcer notre détermination à montrer notre solidarité envers les enfants de Gaza ses femmes, ses jeunes, ses personnes âgées, ainsi qu'envers les peuples du Soudan, du Yémen et d'autres pays encore. Une telle attitude n'est pas une faveur que nous rendons à ces peuples frères opprimés, mais un devoir dicté par la parenté religieuse, les liens de sang et le destin commun. Il nous incombe également de nous rappeler jour et nuit le verset coranique : « Ne vous découragez pas! Ne vous affligez pas! Vous êtes les plus élevés, si vous êtes de vrais croyants! » (Sourate Āl-'Imrān, v.139)

À cette occasion, j'ai l'honneur, Monsieur le Président, de vous présenter, en mon nom ainsi qu'au nom des oulémas d'Al-Azhar Al-Sharīf, du Comité des Grands Oulémas, et de l'Assemblée des Recherches Islamiques, le premier exemplaire de la traduction des sens du Noble Coran en langue anglaise. Il s'agit de la première traduction réalisée par le Centre d'Al-Azhar pour la Traduction, visant à faire connaître les sens du Coran aux musulmans non arabophones ainsi qu'à tous ceux qui cherchent à comprendre ce Noble Livre. qui constitue la constitution des musulmans et un guide pour tous les êtres humains.

Merci pour votre aimable attention!

Al-Salamu 'alaykum wa raḥmatullāhi wa barakātuh (Que la paix, la miséricorde et les bénédictions d'Allah soient sur yous)

Rédigé à Mashyakhat Al-Azhar, le 11 rabī' al-Awwal 1446 H./le 14 septembre 2024 apr. J.-C. Ahmed al-Tavveb

Traduit par le Pr. Sami Mandour

Révisé par : Pr. Oussama Nabil

وسطی افت ریقہ میں الازہر گر یجوایش کے رکن: تہذیبوں کا

قیام اور تسکسل دو سسرول کے لیے کھلے پن اور مثبت

بقائے باہمی کے ذریعے ساصل ہوتا ہے۔

وسطی افریقہ میں بین الاقوامی تنظیم برائے الازہر گریجویٹس کی شاخ

منعقــد کیــا جــس میــں وســطی افریقــہ میــں تنظیــم کــی شــاخ کـــے رکــن شــیخ

احمـد برمـا نـے دارالحکومـت بنگوئـی کـی مسـجد نـور الإسـلام، میـں لیکچــر دیـا۔

اپنے لیکچے کے دوران، تنظیم کی شاخ کے رکن نے اعتدال پسند اسلامی

ا خلاق کے اپنانے کی ضرورت پر زور دیا، جے ہم نے الازہر الشریف میس سیکھا ہے، جے کہ دوسرے کے قبول کرنا اور تشدد کے مسترد کرنا

ہے، محبت، انسانیت اور وطن سے تعلق کی بنیادوں پر دوسروں کے ساتھ بقائے باہمی کی ضرورت کی طرف اشارہ کرتے ہوئے، جس کی

تعلیم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے معزز صحابہ کو دی۔

منطقی طــور پــر دوسرے کــو قبــول کرنــے، تنــوع اور تکثیریـــت کــو قبــول کرنــے اور

اختـلاف اور عـدم موافقـت کـو ایـک سـاتھ حـل کرنے کـی ناممکنـات پـر یقیــن رکھنـے

پـر ہـے، اس بـات پـر زور دیتـے ہوئـے کـہ تہذیبـوں کا قیـام، تسلسـل اور اسـتحکام

۔ دوسروں کے لیے کھلے پین اور لوگوں کے درمیان انسانی مشترکات کی روشنی

میں مثبت انداز میں ایک دوسرے کے ساتھ رہنے کی ضرورت پر منحصر ہے۔

انہوں نے وضاحت کی کہ ہمارا حقیقی مذہب ہمیں مختلف مذاہب اور

ثقافتوں کے پیروکاروں کے ساتھ بات چیت کرنے اور ان کے ساتھ مل کر کام

کرنے سے نہیں روکتا جس سے سب کو فائدہ پہنچے، اس بات کی نشاندہی

کرتا ہے کہ قدیم اسلامی تہذیب کی تاریخ حقائق اور واقعات سے بھری پڑی ہے جو بہترین عکاسی کرتے ہیں۔ مسلمانوں اور مختلف مذاہب اور تہذیبوں

کے دوسرے لوگوں کے درمیان ثقافتی رابطے اور کھلے پن کی شکلیں۔ انہوں نے وضاحت کی کہ ہمارا دینِ متین ہمیں مختلف مذاہب اور ثقافتوں کے پیروکاروں کے ساتھ بات چیت کرنے اور ان کے ساتھ مـل کـر اس طریقے سے کام کرنے سے نہیں روکتا جس سے سب کو فائدہ ہو۔ اس بات کی طرف اشارہ کرتے ہوئے کہ قدیم اسلامی تہذیب کی تاریخ ایسے حقائق اور واقعات سے بھری پڑی ے جو مسلمانوں اور مختلف مذاہب اور تہذیبوں کے دوسرے لوگوں کے درمیان

الازہر گر یجوایٹس تنظیم نے غیر ملکی طلباء کے لیے

ایک ورکشاپ میں (مذاہب پر عمل اور

عقیدے کی آزادی کے احترام) پر تبادلہ خیال کیا۔

قاہرہ میں الازہر یونیورسٹی کی فیکلٹی آف اسلامک دعوۃ کے ڈین ڈاکٹر محمد

الجنـدی نے کہا کہ میثـاقِ مدینہ سـب سے بـڑی اسـلامی دسـتاویز ہے جـس نے

دوسروں کے ساتھ معاملات میں عدل و انصاف کا تصور قائم کیا اور یہ میشاق

اسلام کی طرف سے غیر مسلموں کو دیے گئے متعدد حقوق کا ایک نقطہ

آغاز تھا، جس نے رواداری کے ساتھ شہریت کے تصور کو بہت وسیع پیمانے

پــر قائــم کیــا، تاکــہ غیــر مســلموں کــو انســانی بنیــادوں پــر جگــہ دی جــا ســکےــ

بہ بات بین الاقوامی تنظیم برائے الازہر گریجویٹس کی طرف سے قاہرہ میں اس

کے مرکزی دفتر میں مختلف قومیتوں کے متعدد بین الاقوامی طلباء کے لیے

پورے ایک ماہ کے دوران منعقدہ ورکشاپس کے ایک سلسلے کے اختتام پر ایک

ورکشاپ (مذاہب پر عمل اور عقیدہ کی آزادی کا احترام)، کے دوران سامنے آئی۔

الازہـر یونیورسـٹی میـں فیکلٹـی آف اسـلامک دعـوۃ کـے ڈیــن نـے تصدیــق کـی کــہ

اسلامی قانون کے تحت، دوسرے کو اسلامی اخلاقیات کے سائے میں مکمل حقوق

حاصل ہیں، جـو کسی بھـی ملـک کا کوئی قانـون اسـے نہیـں دیتـا، اسـلام غیـر مسـلموں

کو انسانیت اور مسلمانوں کے ساتھ ایک ہی وطن میں زندگی کی بنیاد پر تحفظ

کے حق کی ضمانت دیتا ہے۔ اسلام نے ان لوگوں کو سخت سزا کی وعید سنائی

ہے جنہوں نے ان کو دہشت زدہ کیا، ان کا خون بہایا، جب تک کہ وہ عہد و

پیمان تھے، اسلام نے انسانیت کی تاریخ میں دوسروں کی رازداری کا احترام کرنے

کی سب سے بٹی دعوت دی، اس بات پر زور دیا کہ مذہب میں کوئی جبر نہیں

ہونـا چاہیے، اسـلام نے حسـن سـلوک اور آداب کے قـام پہلـوؤں کـو یکجـا کیـا ہےـ

آخر میں، انہوں نے نصیحت کی کہ غیر ملکی طلباء اپنے ممالک میں دوسروں

کے ساتھ اپنے معاملات میں رول ماڈل بنیں، اور اسلام کی دعوت کو اچھے اخلاق

اور اچھی تبلیغ کے ساتھ انجام دیا جائے۔



# الازہر گریجوایٹس کے وفند کا انڈونیشیا میں انداد دہشے گردی انھارٹی کے ہیڈ کوارٹر کا دورہ





سے بچانے میں دلچسپی رکھتی ہے، تنظیم کے سیکرٹری جنرل ڈاکٹر عبدالدایم نصیہ نے بتایا کی الازہر اور الازہرگریجویٹس کی تنظیم نیشنل اتھارٹی برائے انسدادِ دہشتگردی کے ساتھ تھام شعبوں میں تعاون کا خیر مقدم کرتے ہے جے کا مقصد انتہا پسندانہ سوچ کا مقابلے کرنے ہے۔ اس بات کی طرف اشارہ کر تے ہوئے کہ تنظیہ الازہر یونیورسٹی کے زیے نگرانی «اونلائین اسلامی علوم کی تعلیم کـــــ پروگـــرام» کا انتظـــام کرتـــی ہــــے، یـــہ پروگـــرام ان لوگوں کو اسلامی علوم حاصل کرنے کا موقع فراہے کرتا ہے، جو الازہر الشریف میں براہ راست تعلیہ حاصل کرنے میں مشکل محسوس کرتے ہیس، یہ پروگرام اعتبدال پستند الازہری نصاب کے مطابق، اسلامی علوم کو پھیلانے کے

لیے ایک اہم ترین پروگرام سمجھا جاتا ہے۔ انسـداد دہشـت گـردی کمیشـن برائـے بیـن الاقوامـی تعلقات کے نائب صدر، اینڈیکا کرسٹل یوڈانتو نے تصدیــق کـی کــہ وہ الازہــر اور تنظیــم کـے ســاتھ تعــاون کــے لیــے تیــار ہیــں اور اس کا خیرمقــدم کرتے ہیے، تاکہ انتہا پسـندانہ نظریات اور دہشت گــردی کا مقابلــہ کرنــے کــے لیــے الازہــر ، کے طریقہ کار سے فائدہ اٹھایا جا سکے۔ یہ پروگرام ان لوگوں کے اسلامی علوم حاصل کرنے کا موقع فراہم کرتا ہے، جـو الازہـر الشريـف میں براہ راست تعلیم حاصل کرنے میں مشکل محسوس کرتے ہیں، یہ پروگرام اعتدال پسند الازہری نصاب کے مطابق، اسلامی علوم کو پھیلانے کے لیے ایک اہم ترین پروگرام سـمجھا

# الازہر گریجوایش تنظیم: انتہا پسندوں نے احسادیث نبوی کو عضلط سمجھا۔



محقق ڈاکٹر ایمن الحجار نے تنظیم برائے الازهر گریجوایٹس میں لیبیا کے آئے۔ کے کورس میں سے احادیث نبویہ کا غلط مفہوم « میں احادیث کے غلیط فہمنی کیے استباب پیر گفتگو کئی ۔ اور ان اسباب میں عربی زبان کے قواعد وادب اور اسی طرح ایک حدیث کی روایات کا جمے نے ہونے ،مقاصد شرعیے کی روشنی میں حدیث کی عدم فہم پر گفتگو کی۔ ڈاکٹے الحجار نے اس بات کی طرف بھی اشارہ کیا کہ بعض لوگوں میں حدیث کے وارد ہونے کی وجہ کا علم نہ ہونا یہ ایک خطرناک وجہ ہے اور لوگوں کے ذہنوں میں الجھن اور غلط فہمی کا باعث ہے،جے کوئی بھی حدیث کی تشریح کرتا ہے اسے حدیث کی وجہ کا جائےزہ لینا چاہیے۔ کیونکہ وہ اس صورت حال کا احاطہ ت میں وارد ہوئی،لیکن إلمام (کسی بھی چیے میں مہارت ) حدیث کا نے ول مع تناقل اور تواتــر کــے ســبب مکمــل نہیــں ہــو ســ لیے عیب پیدا ہو جاتا ہے اور کچھ لوگ اسے مجھتے ہیں، جس سے شدت پسندوں کو حدیث کے مفہوم کو اس کے حقیقی معنی کے بغیر تشریح اور لوگوں تک پھیلانے کا موقع ملتا ہے،یہ لوگوں کے درمیان ملک میں تشدد اور بدعنوانی کا باعث بنتا ہے، اس بات پر زور دیتے ہوئے کہ اس کے لیے ضروری ہے کہ ہم حدیــث کــے نــزول کــی وجــہ اور اس کــے ماخــذ کی چھان بین کریس تاکہ ہے صحیح فہم ل کر سکیں اور اس پر عمل کر سکیں۔ ڈاکٹے الحجار نے مزید کہا کہ سب سے آہم حدیث جسے شدت پسندوں نے غلط سمجھا وہ یہ کہ «»مجھے حکم دیا گیا کہ میں لوگوں سے جنگ کروں پہاں تک وہ لا الہ الااللہ محمّد رسول اللے کی گواہی دینا شروع کے دیں، خاز قائے کریس اور زکوٰۃ ادا کریس، پس جنہوں نے ا خـون اور ان لوحوں ما محفوظ كر ليا سوائے اس حق كے جو اسلام کی وجہ سے واجب ہوگا، باقی رہا ان کا حساب تو وہ اللہ کے ذمہ ہے" انہوں نے اس حدیث کو اپنی مجرمانہ کارروائیوں کے ثبوت کے طور یر لینے کی کوشش کی جس میں انہوں نے بہت سے معصوم جانب لیں،اور یہ حدیث بھی، «کیا آپ سنتے ہیں، "اے گروہ قریش تم سنتے ہـو اس ذات کـی قسـم جـس کـے دسـت قـدرت میں محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی جان ہے میں قہارے پاس قربانی لے کر آیا ہوں» تنبی



مجھا، اور انہوں نے یہ جملہ صرف ایک ڈھال کے طور پر لیا تاکہ وہ تباہ کاریاں ، سبوتاژ اور لوگوں میں انتشار پھیلا سکیں،اس بات کی وضاحت کرتے ہوئے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے اسے دھمکی کے طور پر کہا جب آپ کی قوم ایک دوسرے کو ہاتھوں اور آنکھوں کے ذریعے اشارے کرتے تھے، نہ کہ اس وعید کے طوریر جو اس فعل کے نتیجے میں ہوا تھا. اور اسی طرح حدیث نبوی ہے کہ "تم میں سے جو کوئی برائی دیکھے تو اسے اپنے ہاتھ ے بــدل دے" تــو انهــوں نــے اس ســے ســ کہ کوئی بھی انسان وہ اپنے ہاتے سے نیکی کا حکم دے سکتا ہے اور برائی سے روک سکتا ہے اور اس کا مقصہ یہ نہیں ہے بات کرنا ،یہ ت ہے کہ اس سے متعلقہ شخص حاکم ہے، اور افراد کو ایسا کرنے کا حق نہیں ہے حاضرین مجلس میں سے ایک نے سوال کیا کے اس حدیث «»مجھے حکم دیا گیا کے میں لوگــوں ســے جنــگ كــروں يهــان تــک وه لا الــہ الااللـم محمـد رسـول اللـم كـي گوابـي دينـا شروع کر دیں، غاز قائم کریں اور زکوٰۃ ادا کریں، ہے جنہوں نے یہ کیا تو ان لوگوں مجھ سے اپنا خـون اور مـال محفـوظ كـر ليـا سـوائـ اس حـق کے جو اسلام کی وجہ سے واجب ہوگا، باقی رہا ان کا حساب تو وہ اللہ کے ذمہ ہے" « اور فتوحات اسلامیہ کے درمیان کیا تعلق ہے؟ آپ نے جوابا فرمایا کہ رسول اللہ صلی اللہ

خَدا کا پیغام پہنچائیں اور لوگوں کو اسلام سے آشنا کریس اور انہیس امن اور مواعظ حس ساتھ اس کی طیرف دعیوت دیس ، اور یہ کے سلامی فتوحات لوگوں کی درخواست اور بتوں کی پوجا اور دوسری چینزوں کو تارک کرنے کی خواہش پر ہوئیں۔، چنانچہ فتوحات نے فرد ۔ نچے دیسن کسی تسلاش اور خداتعالسیٰ کسے راستے کے جاننے کی خواہش کے پےورا کیا۔ انہوں نے مزید کہا کہ مختلف جگہوں پر سلامي فتوحات اور دين اسلام كا تعارف متعــ طریقـوں سے ہـوا اور پھیـلا، بشـمول تاجـروں اور مبلغین کے ہاتھوں۔اور مکالمے(ڈائیسلاگ) کے ذریعے بھی یہ عمل ہوا ، یہ خاص طور پر تلوار کے زور سے نہیں پھیلا، تو پھر انتہا بســندوں اور اســلامی فتوحــات کــو چیلنــج کرنــ والوں نے اس باب کو خونریازی کا سبب کیوں لیا اور اس کے پھیلاؤ کے طریقہ کار کو کیوں چیلنج کیا؟ یہ بات جاری رکھتے ہوئے آپ نے مزید کہا کہ اگر رسول سے جنگ کی جائے، تبلیغ سے روکا گیا اور لوگوں کو دین حق تک پہنچنے سے روکا گیا، تو یہ لوگوں کا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابہ کا حق ہے کہ وہ دین کی حفاظت کریں، اور دین کی معرفت لوگوں تک پہنچائیں اور اسے پھیلائیں اور اسلام پر حملہ کرنے والوں کے سامنے اسلام کا دفاع کریں،

کرتے ہوئے کہ انتہا پسندوں نے اسے غلط



منبرالأزهه لنشالوسطية

كم 👩 تصدر عن المنظمة العالمية لذريجه الأزهر

ربيع الأول 1446 هـ

🔳 سبتمبر 2024م 🍵 العدد مائة وسبعة عنتر

سعر النسخة «جنيهان»

شيخ الأزهر يسأل الممثل الأعلم للاتحاد الأوروبم:

# هل هناك حل للمهزلة التاريخية الكبرى.. في غزة؟!

وّ مَنْ يستطيع إيقاف العدوان الغاشم على الشعب الفلسطيني؟!

استقبل فضيلة الإمام الأكبر أ. د. أحمد الطيب، شيخ الأزهر، جوزيب بوريل، الممثل الأعلى للإتحاد الأوروبي للشئون الخارجية والسياسة الأمنية، يرافقه وفد رفيع المستوى، ضم سفن كويمانس، الممثل الخاص للاتحاد الأوروبي لعملية السلام في الشرق الأوسط، والسفير كريستيان برجر، رئيس وفد الاتحاد الأوروبي

قال شيخ الأزهر: إن الكلمات والعبارات تقف عاجزة عن التعبير عما يُعانيه الشعب الفلسطيني جرّاء العدوان والمجازر والمذابح اليومية، التي يتعرض لها، والتي لم يشهد تاريخ الحروب والصراعات مثيلًا لها. مشيرًا إلى أن ما يتعرض له أهل غزة وحشيَّة لا تعرفها لغات الإنسان، وأنه ليست من الشجاعة أو المروءة أن يقوم رجل مسلح بالاعتداء على النازِحين وقتلهم .. مصرحًا فضيلته: «يمكننى أن أقول إن هذه الوحشية لم نرها في عالم الحيوانات والوحوش، فهذا الكيان تجاوز كل المعايير الإنسانية وارتكب أبشع الجرائم وتحوّل إلى وحش متعطش للدماء وقتل الأبرياء ».

تساءل فضيلة الإمام الأكبر: هل هناك حل لهذه المهزلة التاريخية الكبرى التي نراها في غزة؟١ ومن يستطيع إيقاف هذا العدوان الغاشم؟! فالعالم اليوم منقسم بين فرقتين؛ إما مشارك وداعم بالأسلحة ومتورط في قتل شعب أعزل، وعالم آخر مشارك في المأساة بالصمت أو بالحديث عنها بالإدانة والشجب، هل هناك بارقة أمل في هؤلاء الذين يصدرون الأسلحة أَن يوقفوا دعمهم وأن تستيقظ ضمائرهم وإنسانيتهم، هل هناك أمل أن يتحوّل مَن يعزى ويواسى الفلسطينيين بالكلام من أصحاب القرارات السياسية إلى القيام بدور حقيقى وحاسم تجاه ما يحدث في غزة، وهم

يستطيعون القِيام بذلك إن أرادوالاً أشار شيخ الأزهر إلى أن الوضع في منطقة الشرق الأوسط أصبح صعبًا للغاية، محذِرًا أنه إن لم يتم تدارك هذا الوضع المتأزم سينزلق العالم كله نحو خطر كبير لا يمكن التنبؤ بحجم الكوارث المترتبة عليه، مؤكدًا أن الكيان الصهيوني زُرع في المنطقة لجعلها مسرحًا دائمًا للحروب والصراعات وإضعافها-عسكريًا وسياسيًا واقتصاديًا- والاستيلاء على

مَنْ يصدرون الأسلحة لوقف دعم المعتدين؟

🤻 و هل هناك بارقة أمل أن تستيقظ ضمائر وإنسانية

### 🤻 🥊 جوزيب بوريل: لا حل للأزمات إلا بإقامة دولة فلسطينية مستقلة وحصول الفلسطينيين على كامل حقوقهم

من جانبه أعرب جوزيب بوريل، الممثل الأعلى للاتحاد الأوروبي للشئون الخارجية، عن تقديره لفضيلة الإمام الأكبر ودوره المحورى فى نشر ثقافة السلام والدفاع عن حقوق المستضعفين، وإسهامات فضيلته المهمة فِي تعزيز الحوار بين الأديان، مشيرًا إلى أنه يتشارك مع فضِيلته في الرؤية المُتعلقة بتحديات الشرق الأوسط والمنطقة، وأنه لا حل لهذه الأزمات إلا بإقامة دولة فلسطينية مستقلة وحصول الفلسطينيين على كامل حقوقهم، والعمل على تغيير موازين القوى، وأن تنمو الدولة الفلسطينية تدريجيًا، مؤكدًا أن الاتحاد يبذل جهوِدًا كبيرِة لوقف إطلاق النار

أشار إلى أنه لم ير طوال حياته قضية أشد تعقيدًا وانقسامًا داخل الاتحاد الأوروبي كالقضية الفلسطينية والعدوان على غزة، فحينما نرى مواقف بعض دول الاتحاد الأوروبي من وقف تصدير الأسلحة للجيش المحتل، لا تزال هناك بعض الدول داخل الاتحاد مستمرة في دعمه بالأسلحة وفي ميادين السياسة العالمية، مبينًا أن الاتحاد قدم مقترحًا لفرض عقوبات على بعض مسئولي الكيان المحتل؛ ردًا على سياساتهم العدائية وتصريحاتهم، التي تحض على الكراهية، وأيضًا اقترت فرض عقوبات على كل من شارك في جرائم الإبادة والمذابح التي تحدث في غزة، ولكن تقف سلطتنا عند مجرد الاقتراح، ولا بد من موقف موحد للدول الأعضاء لإقرار العقوبة، وهو ما في غزة، ونأمل أن يتمكّن الاتحاد من إرساء لم يتحقق.. مؤكدًا استمرار الاتحاد في ممارسة قواعد السلام والتوصل لهدنة إنسانية تفضى المزيد من الضغط لوقف العدوان على غزة.



## أنتم تمثلون جيلًا متميزًا نشأ على مناهج الأزهر العريق

كرَّم فضيلة الإمام الأكبر أ. د. أحمد الطيب، شيخ الأزهر الشريف، أوائل الشهادة الثانوية الأزهرية للعام الدراسي ٢٠٢٠- ٢٠٢٤م، وذلك بمقر مكتبه في مشيخة الأزهر؛ حيث استقبل فضيلته الطلاب وأولياء الأمور لتكريمهم، وتقديم الشكر لهم على ما بذلوه خلال مسيرتهم التعليمية في مرحلة التعليم

كُد شيخ الأزهر أنَّ الطلاب الأوائل يمثلون جيلًا أزهريًا متميزًا بين أقرانهم، وهم يعبرون عن جيل كامل من زملائهم طلاب الأزهر الذين نشأوا على مناهج الأزهر الدين نشأوا على مناهج الأزهر التي خرَّجت على مدى تاريخ الأزهر العريق علماء أجلاء ملأوا الدنيا علما ونوزا، وهذا التكريم لا يكافئ ما بذله هؤلاء الطلاب وأسرهم من جهد واجتهاد، لكنه تقديرٌ من الأزهر البنائه، وتعبيرٌ عن وقوف الأزهر إلى جانب أنائه ما تنافع من المنافعة المنافع أُبنائه واعتزازه بهم وبتفوقهم، داعيًا إياهم إلى مواصلة التفوق في المرحلة الجامعية؛ ليكونوا سواعد للبناء في وطننا العزيز مصر.

عرب الطلابُ المكرَّمون عن جبهم وتقديرهم لفضيلة الإمام الأكبر وشكرهم لفضيلته على هذا التكريم، وأن لقاء شيخ الأزهر كان حلمًا لهم تحقق اليوم، وهذا التكريم يدفعهم للتفوق والتميز دائماً، ويشعرهم بحرص مؤسسة الأزهر على رعاية أبنائها، داعين زملاءهم من الطلاب إلى الاجتهاد والمثابرة وطلب العلم بحب وشغف، إعمالًا لتعاليم ديننا الحنيف وتقديره للعلم وأهله، وخدمة لديننا ووطننا، ورفع رايته دائما والمساهمة في بنائه والارتقاء به.



لأزهر يدين العدوان الصهيونى على الأراضي اللبنانية.. ويؤكد:

#### دليل على النوايا الإجرامية والسعى لتحويل الشرق الأوسط إلى ساحة حرب شاملة

أدان الأزهر الشريف بشدة العدوان الصهيوني الإرهابي على مناطق في جنوب وشرق لبنان، وأسفر عن استشهاد وإصابة المتابت من اللبنانيين، من بينهم نساء وِأَطْفَال، ونزوح الآلاف، في ظل صمتَ عالمي وأممي غير مسبوق وغير مبرَّر. أُكد الأزهر أن هجوم الاحتلال الصهيوني على لبنان ما هو إلا دليل على نواياه الإجرامية، وسعيه ليل نهار لتحويل الشرق الأوسط إلى ساحة للحروب، وتوسيع الصراعات، لتشمل دولًا ومناطق أخرى، بعد أن حوَّل غزة الى تلال الرُّكام وشلَّالاتٍ من الدماء، وآلاف من الضَّحايا المدنيينُ والأَبريَّاء، بما يُهددُّ مصير شعوب بأكملها.

وتساءل الأزهر مستنكرًا: أين العالم الدولي من كبح جماح هذا الكيان الإرهابي المتغطرس؟! لماذا لاذ الجميع بالصمت ضد أرهاب بشع استحلُّ قتل الرجال والنساء والأطفال بلا ضمير؟! لماذا لم يستجب العالم لصرخات النساء والأطفال في فلسطين ولبنان. هل هناك مصالح إستراتيجية متبادلة مع هذا الكيانِ الإرهابي؟! أو أن الضمير العالمي قد مات؟!

إن الأزهر ليستصرخ المجتمع الدولى من أجل سرعة التحرك الإيقاف هذا العدوان الصهيوني، ووقف استباحة دماء الأبرياء والمدنيين في غزة ولبنان، معربًا عن كامل تضامنه مع الشعب اللبناني الشقيق، وخالص تعازيه لأسر الضحايا، ورفضه التام لأى أنتهاكات لسيادة لبنان وأراضيه.

#### . ويرحب بالمبادرة الرئاسية «بداية جديدة لبناء الإنسان».. ويؤكد

إلى وقف كامل للعدوان.

مواردها وثرواتها.

## تستهدف استعادة الأخلاق المصرية الأصيلة

#### 🧖 تحسين حياة المواطنين وتطوير المهارات لتتواكب مع سوق العمل

أعرب فضيلة الإمام الأكبر أ. د. أحمد الطيب، شيخ الأزهر، عن ترحيب الأزهر الشريف بمبآدرة الرئيس عبد الفتاح السيسى، رئيس . . الجمهورية، للتنمية البشرية، تحت شعار: «بداية جديدة لبناء الإنسان»، والتي تهدف إلى الارتقاء بالمواطن المصرى وتحسين الخدمات المقدمة له في مجالات التعليم والصحة والرياضة والثقافة، وتيسيرها للمواطنين لتطوير مهاراتهم بما يتناسب مع احتياجات يستهدف القضاء على هويتهم، وانحرافهم سوق العمل المتجددة، وذلك لاستعادة منظومة

القيم والأخلاق المصرية الأصيلة التي تليق بتاريخ هذا الشعب ودينه وحضارته. أعلن فضيلة الإمام الأكبر مشاركة الأزهر في المبادرة من خلال قطاعاته المختلفة، وإداراته المنتشرة على مستوى الجمهورية، انطِلاقًا من دوره الوطني في النهوض بالإطار الأخلاقي للمجتمع، خاصة في ظل هذه الظروف الصعبة، آلتي يتعرض فيها أبناؤنا وشبأبنا لغزو ثقافى مسموم وغير مسبوق

عن مصادر قوتهم، وفصلهم بالكلية عِن ماضيهم وتاريخهم وحضارتهم، مؤكدا أنه حسنًا فعل سيادة الرئيس عبدالفتاح السيسي، رئيس الجمهورية، حين ربط هذه المبادرة باستراتيجية تعليم وثقافة وطنية تستهدف تعزيز الهوية وإيقاظ الحس الوطنى وتعميق الاعتزاز بالوطن والدين واللغة من خلال مناهج تعليمية، ومحتوى ثقافي وإعلامي قادر على مخاطبة الشباب بلغة تناسب تطلعاتهم ونظرتهم إلى المستقبل.